

गोकुलदास संस्कृत ग्रन्थमाला



श्रीमत्सदानन्दयोगीन्द्रविरचितः

'कौमुदी' हिन्दीव्याख्येपेतः



व्याख्याकार:

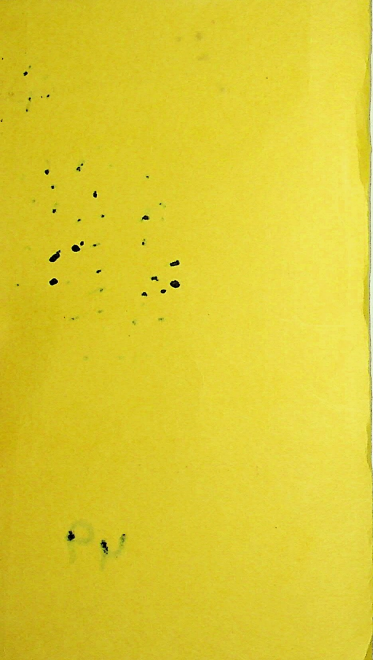
डॉ॰ रमाशङ्कर त्रिपाठी

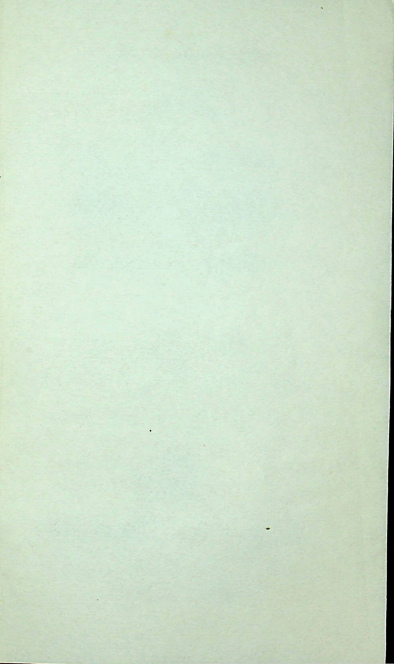


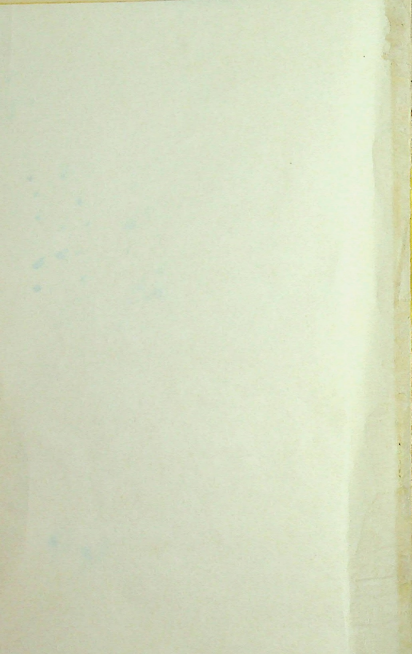


चौखम्भा पब्लिशर्स

प्राच्य-विद्या, आयुर्वेद एवं दुर्लभ ग्रन्थों के प्रकाशक वाराणसी (भारत)







॥ श्री: ॥

गोकुलदास संस्कृत ग्रन्थमाला

38 **\*\*\*** 

श्रीमत्पदानन्दयोगीन्द्रविरचितः

# वेदान्तसारः

'कौमुदी' हिन्दीव्याख्योपेतः

व्याख्याकार:

## डॉ॰ रमाशङ्कर त्रिपाठी

व्याकरणाचार्यः, पुराणेतिहासाचार्यः (लब्धस्वर्णपदकः) एम० ए०, पी-एच० डी० (राज्यसर्वकारेण सहस्रमुद्राभिः पुरस्कृतः)



## चोखम्भा पब्लिशर्स

प्राच्य-विद्या, आयुर्वेद एवं दुर्लभ ग्रन्थों के प्रकाशक वाराणसी (भारत)

#### प्रकाशक :

## चौखम्भा पब्लिशर्स

गोकुल भवन, के-37/109, गोपाल मन्दिर लेन वाराणसी-221001 (भारत)

शाखा:

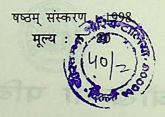
### चौखम्भा ओरियन्टालिया

पोस्ट बॉक्स नं 2206

बंगलो रोड, 9-यू.बी., जवाहर नगर (किरोड़ीमल कालेज के पास) दिल्ली - 110 007 (भारत)

फोन: 2911617, 3958790

## © चौखम्भा पब्लिशर्स



### GOKULDAS SANSKRIT SERIES No. 34



## **VEDĀNTASĀRA**

OF SADĀNANDA

With 'Kaumudī' Hindi Commentary

By **Dr. RAMĀŚANKARA TRIPĀŢHĪ**Vyākarņācārya, Purāņetihāsācārya (Goldmedalist)

M. A., Ph. D.

(Awarded by State Government)



### CHAUKHAMBHA PUBLISHERS

A House of Ayurvedic and Indological Books
VARANASI (INDIA)

Printed at Globe offset Press New Delhi

#### Publisher's :

### CHAUKHAMBHA PUBLISHERS

Gokul Bhawan, K-37/109, Gopal Mandir Lane, Varanasi-221001 (India)

#### Branch:

#### CHAUKHAMBHA ORIENTALIA

Post Box No. 2206

Bungalow Road, 9-U.B., Jawahar Nagar, (Near Kirorimal College) Delhi-110007 (India)

Phone: 2911617, 3958790

© CHAUKHAMBHA PUBLISHERS
Sixth Edition: 1998

Printed at: Globe offset Press. New Delhi -2.

## समर्पराम्

श्राच्यपौरस्त्योभयविधविद्यानिष्णातानां दर्शनाटवीपञ्चाननानां
सहृदयानां सनातनधर्माचरणपूतानां प्रयागविश्वविद्यालये संस्कृतविभागाध्यक्षपदमलङ्कुर्वतां
विदुषां सरस्वतीसमाराधकानां
डॉ० आद्याप्रसादिभिश्रमहाभागानां
करकमलयोः सादरं
समर्पयति

—रमाशङ्कर त्रिपाठी

#### Publisher's :

### CHAUKHAMBHA PUBLISHERS

Gokul Bhawan, K-37/109, Gopal Mandir Lane, Varanasi-221001 (India)

#### Branch:

## CHAUKHAMBHA ORIENTALIA

Post Box No. 2206

Bungalow Road, 9-U.B., Jawahar Nagar, (Near Kirorimal College) Delhi-110007 (India)

Phone: 2911617, 3958790

## © CHAUKHAMBHA PUBLISHERS

Sixth Edition: 1998

Dr. RAMASAYKARA IRIPATHI

CARAMASI (IXIIIA)

## समर्पराम्

श्राच्यपौरस्त्योभयविधविद्यानिष्णातानां दर्शनाटवीपञ्चाननानां
सहृदयानां सनातनधर्माचरणपूतानां प्रयागविश्वविद्यालये संस्कृतविभागाध्यक्षपदमलङ्कुर्वतां
विदुषां सरस्वतीसमाराधकानां
डॉ० आद्याप्रसादिमश्रमहाभागानां
करकमलयोः सादरं
समर्पयति

—रमाशङ्कर त्रिपाठी

## HAYDRY

tenements is thought the property of the contract of the contr

### उपोद्धातः

संसारोऽयं दुःखनिषानम् । नास्ति कश्चित् प्राणिवर्गोऽत्र जगतीतले यः सर्वदा सर्वत्र च सुखस्यैवानुभूति कृत्वा सुखी सन्तुष्टश्च स्यात् । कश्चित्सामाजिकेन दुःखेन क्लिश्नाति ति कश्चिन्मानिसकेन शारीरिकेण च कष्टेन दुःखमनुभवित । कश्चिदत्र बुभुक्षावडवाग्निना भस्मीभवित ति कश्चिदिष्यान् पदार्थान् भुक्तवाऽजीर्णताविषदग्यो भवन् सुखदाया निद्रादेव्या निष्फलं स्तोत्रं पठन् समग्रां रजनीमेव तल्पे प्रभातां करोति । कश्चिच्छारदीं ज्योत्स्नामिव स्वकीयां प्राणवल्लभामनवरतं गाढालिञ्जनेनोपगूहितुमिच्छित तदा कश्चिद्गृहे गृहलक्ष्मीमिव समागतां स्वकीयामुद्राहितां भार्यान्मिप कष्टिकनीं वल्लरीमिव दर्शनमात्रेणैवोद्धेगकरीमालिञ्जनेन निखिलशरीरिवद्वकरीं चित्तोद्वेगकारिणीञ्चानुभवित । अनया च रीत्या गणनातीतैर्वुःखेर्व्याप्ते निखिले च जगतीतले जनो येन केनापि दुःखेन प्रताहितो भूत्वा तदपघातके हेतौ जिज्ञासां करोति, तद्धानार्थञ्च प्रयतते । तस्य मावप्रवणं हृदयं मित्रश्च तथाऽनवरतं कमप्युपायन्मपाप्तुं प्रयतते यथा तस्य तज्जनानाञ्च दुःखमुप्शमितं स्यात्तथा पुनर्न प्ररोहेत् ।

शिशुरचिरोद्भूतं नवागतं बालकं विलोक्य महत्या प्रबलया च जिज्ञासया स्नेहमयीं मातरं प्रति—''बालोऽयं कुतः समायातः; त्विममं पार्के कस्मात् स्वा-पर्यात, कस्मादस्मै स्तन्यमपंयितः ?'' एवमादीनि बहूनि प्रक्नवचनान्युपन्यस्यति । एवविष्ठाया जिज्ञासायाः समुत्पत्तिरबल्याद्वये जायते—(१) यदा मानवयनो जागतिकप्रपञ्चात् किञ्चिदसम्पृक्ततया शान्तं निष्ठलख्च भवति । तथा (२) यदा व्यक्तिहृदयं दुःखनयाभिष्ठातान्ममहितं सद् व्यच्ते । अस्मिन्नेषावस्याद्वये बानव-व्यक्तिहृदयं दुःखनयाभिष्ठातान्ममहितं सद् व्यच्ते । अस्मिन्नेषावस्याद्वये बानव-जिज्ञासा यदाऽन्तिमं सीमानं प्रयाति तदा संस्कारसम्पन्नो मेघावी जनः यत्किञ्चिदिप लिख्निव वक्ति तथाऽनुमवित—तस्तवं दर्शनक्षेत्र सायाति ।

विश्वस्मिन् प्राचीनतमवाङ्मयस्य ऋग्वेदस्य नासदीयसूक्तस्याविर्मावकाला-देवैतावृश्या मानविज्ञासायाः सुस्पष्टं दर्शनं वायते । नासदीयसूक्तस्य द्रष्टा ऋषिः कथयति—"को बद्धा वेद, क इह प्र बोचत्, कृत बाबाता, कृत इयं विसृष्टिः ।" इति । एतादृशीभिजिज्ञासाभिदर्शनशास्त्रस्याधारशिला न्यस्ता । तादृश्यो जिज्ञासा दुःखत्रयाभिधाताज्जाता उत शान्तस्य निर्मलस्य च हृदयस्य प्रवृत्तिभिरूत्पन्ना एतदन्यत् ।

देशोऽयं भारतः सुदूरातीतकालादेव मौलिकविचाराणां चिन्तनानाञ्चोर्वरो भूमि-भाग आसीत् । अतीतानां समकालीनानाञ्च तर्कान् युक्तीश्च खण्डियत्वा सर्वथा नूतनतथ्यानां स्थापनमत्रत्याया मनीषाया निकपमासीत् । अतः सर्वथाविभिन्ना-भिर्दृष्टिभिवचारमरणिभिश्च विचारणाभिरत्र विविधा दर्शनपद्धतयोऽस्तित्वे समा-याताः । एषु सांख्ययोगौ, न्यायवैशेषिके, मोमांसावेदान्दादय आस्तिकदर्शनानि तथा लोकायतमिति नाम्ना प्रथितं चार्वाकदर्शनम्, आहंतमितिसंज्ञया विदितं जैनदर्शनम्, एवञ्च सौगदमित्याख्यया विद्यातं बौद्धदर्शनं नास्तिकदर्शनानि सन्ति ।

वेदान्त उत्तरमीमांसेति नाम्नाऽपि निगद्यते । अत्र वेदान्तभागानामुपनिषदां प्रतिपाद्यविषयस्य जीवब्रह्मणोरैक्यस्य विवेचनं कृतमास्ते । वेदान्तानामुपनिषदां विषयविवेचकतयोत्तरमीमांसा वेदान्त इति कथ्यते । अधुनातूत्तरमीमांसाऽनेनैव नाम्ना प्राधान्येन व्यपदिश्यते । वेदान्तानामुपनिषदां व्याख्या कतिपयैराचार्ये-विभिन्नाभिदृष्टिभिविभिन्नान् सिद्धान्तान् प्रतिपादियतुं कृताऽऽस्ते । अभिव्यांख्याभिः श्रीमता दर्शनकेशिरणा केरलीक्रोडलालितेन भगवता शङ्कराचार्येणाऽद्वैतवादस्य, रामानुजाचार्येण विशिष्टाद्वैतस्य, मध्वाचार्येण द्वैतस्य, निम्वाकांचार्येण द्वैताद्वैतस्य, बल्लभाचार्येण शुद्धाद्वैतस्य तथा चैतन्यमहाप्रभुणा अचिन्त्यभेदाभेदवादस्य प्रवर्तनं कृतम् । अद्वैतवेदान्तोऽयं शङ्करवेदान्त इत्यपि निगद्यते, यतोऽस्याचार्यपरम्परायामाद्यशङ्कराचार्यस्य स्थानं सर्वविशिष्टमास्ते । वस्तुतस्तु जनमानसेऽद्वैतवेदान्तस्य सादरं विहिता प्रतिष्ठा समृद्धैश्च तर्केर्योजनमाचार्यशङ्करस्यैव प्रशस्तं कार्यमाक्षीत् ।

बाचार्यशङ्करेण महर्षेर्वादरायणस्य ब्रह्मसूत्रे भगवद्गीतायां तथोपनिषत्सु सुघीजनमानसाङ्कादकस्य विद्वद्घृत्तन्त्रीनिनादकस्याद्वैतसमर्थकस्य भाष्यस्य रचनां कृत्वो स्वकीयस्यापराजेयव्यक्तित्वस्याद्वैतवेदान्ते चिरकालपर्यन्तमम्लानायाः प्रभुताया निविवादमारोपणञ्च विघाय वस्तुतोऽद्वैतवेदान्तो दर्शननक्षत्रमण्डले मूर्द्धाभिषिक्तः कृतः । प्रसिद्धानामितिहासकाराणां मतेनाचार्यशङ्करस्याविर्मावः ७८८ ईसवीय- वत्सरे तथा तिरोभावस्तु ८२० ईसवीये वत्सरे जातः । यत्कार्यं भगवता शङ्करेण

कृतं तत्तु सर्वथा नवोनमेवेति न मतम् । वस्तुतस्तु भगवतः शङ्कराचार्यस्य परमगुरुराचार्यगौडपादः स्वकारिकासु अद्वैतिसिद्धान्तस्योद्भावनं पल्लवनञ्च सम्यक्
चकार । परञ्च सत्यप्यस्मिन् सर्वस्मिन् अद्वैतवेदान्तकाननैकपञ्चाननस्याचार्यशङ्करस्य
यशो न किञ्चिदपि मिलनं कर्नुं शक्यते । यदि शङ्करस्य सहयोगो नामिलत्तर्स्यद्वैतवेदान्तस्याघुनातनी स्थितिर्न स्यादेतिन्नश्चप्रचम् । अस्मिन् कथने कस्यापि शेमुषीजुषो
न विप्रतिपत्तिर्भवितुं शक्नोतिति मन्ये ।

## आचार्यशङ्करस्य कार्याणि कृतयश्र

आचार्यशङ्करः स्वजनुषा भारतभुवः सुदूरं दक्षिणाञ्चलमलञ्चकार । अयं महानुभावो द्रविणवाह्मणपरिवारस्य देदीप्यमानं हीरकमासीत् । अस्य मेघा तथा तीक्ष्णाऽऽसीद्यया न कश्चिदपि समकालीन आचार्यः प्रचलितायां विचारसरणी शास्त्रार्थे सम्मुखे स्थातुमशक्नोत् । स्थिते समक्षं शङ्करे शास्त्रार्थे कस्य पण्डित-मानिनो हृदयं नाकम्पत् ? आचार्योऽयं वेदप्रतिपादितस्य वर्णाश्रमधर्मस्याद्वैतवेदान्तस्य च प्रचाराय प्रसाराय च भारतवर्षस्य चतुर्षु दिवकोणेषु चत्वारि पीठानि स्थापया-मास । अस्त्युत्तरस्यां दिशि देवतात्मिन हिमालये हिमम्प्रङ्खलानां मध्याञ्चले नातिदूरे वदरिकाश्रमाज्ज्योतिष्पीठम्, पूर्वस्यां दिशि पुरीतिप्रसिद्धे पुरुषोत्तमक्षेत्रे गोवर्धनपीठम्, दक्षिणाञ्चलेऽस्या भारतभुवो कामेश्वरक्षेत्रे शृङ्गेरीपीठं तथा पश्चिमायां दिक्षि द्वारकाक्षेत्रे शारदापीठं स्थापितमनेनाचार्यप्रवरेण। एतेम्यो व्यतिरिक्तं पञ्चमं कामकोटिपीठमयमाचार्यः स्वनिवासार्यं स्यापयामास । पीठमेतत् -नगरीललामभूतायां काञ्चीनगर्यां शोभितं सद्विलसति । एषु पीठेष्वभिषिक्ता आचार्या अपि शङ्कराचार्येति नाम्ना प्रथिता जायन्ते । इमेऽद्वैतवेदान्तस्य मर्मज्ञा विद्वांसो भवन्ति । एते महानुभावा अपि काले काले वेदान्तग्रंथानां रचनां राङ्कराचार्यनाम्ना कुर्वन्ति । एतदेवास्ते कारणं यच्छङ्कराचार्यस्य नाम्ना प्राप्तेषु ग्रन्थेषु कति ग्रन्था आदिशङ्कराचार्यकृता सन्त्यस्य निर्णयो यदि नाशक्यसम्भवस्तर्ह्यात्यन्तं कठिनोऽ-न्वश्यमास्ते । तथापि सन्ति कतिपये ग्रन्था ये प्रथमशङ्कराचार्यनिर्मिताः सन्त्यत्र नास्ति कस्यापि विदुषो वैमत्यम् । ब्रह्मसूत्रे भगवद्गीतायां तथेशकठ-प्रश्न-मुण्डक-'ऐतरेय तैत्तिरीय-छान्दोग्य-बृहदारण्यकोपनिषत्सु लिखितं भाष्यमादिशः कृराचार्यस्यैव कृतिरित्यैकमत्येन मन्यते विदुषां समवायः । विष्णुसहस्रनामभाष्यं सनत्सुजातीय- भाष्यं गायत्रीभाष्यं तथा मण्डलबाह्मणोपनिषदि राजयोगभाष्यञ्च प्रौढतायाः सरणेश्चाघारे प्रथमशङ्कराचार्येणैव विरचितानि सन्तीति स्वीक्रियते । उपदेश-साहस्री, विवेकचूडामणिः, आत्मबोघः, अपरोक्षानुभूतिः, पञ्चीकरणम्, दक्षिणा-मूर्तिस्तोत्रं तथा मोहमुद्गरोऽप्यादिशङ्कराचार्यस्यैव रचनाः सन्तीति समालोचकानां निविशङ्का घारणा । कतिपये विद्वांसः प्रपञ्चसारस्य सौन्दर्यलहर्याश्चादिशङ्करा-चार्यस्य कृतित्वे सन्देहाकुलाः सन्ति ।

वाचार्यशङ्करेण योद्धेतकल्पवृक्षः सिञ्चितः पल्लिवतः पुष्पितश्च कृतः स फल-भरितः स्यादित्यर्थमग्रे बहुभिराचार्येः सपिरश्रममुद्योगो विहितः । एष्वादरास्पदेष्वा-चार्येषु वृहदारण्यकोपनिषद्भाष्यवार्तिक-तैत्तिरीयोपनिषद्भाष्यवार्तिक-दिक्षणामूर्ति-स्तोत्रवार्तिक-पञ्चीकरणवार्तिक-नैष्कर्म्यसिद्धचादीनां ग्रन्थानां निर्माता सुरेश्वरा-चार्यः, ब्रह्मसिद्धरचिता मण्डनिमिश्रः, चतुःसूत्रीभाष्ये पञ्चपादिकाव्याख्यायाः कर्ता पद्मपादाचार्यः, विवरणप्रमेयसंग्रहकारो माघवाचार्यः, शारीरकभाष्येऽनुपमव्याख्यायाः भामत्या रचयिताऽऽचार्यवाचस्पतिमिश्रः, वेदान्तकौमुदीकारो रामाद्वयः, तथा चित्सुखीरचित्वाचार्यो वैशिष्टचेन परिगणनीयाः सन्ति ।

बाचार्याणामस्यामेव प्रशस्तपरम्परायां खैंध्रीयसम्बत्सरस्य पञ्चदशशताच्छां परमहंसपरित्राजकाचार्यः सदानन्दो वेदान्तसारनामकम् अत्यन्तं लोकप्रियं प्रकरणग्रंथं रचयामास । अद्वैतवेदान्तस्य सुदृढ़े दुगें प्रवेष्टुमेतत् सरलतमं द्वारमास्ते, वस्तुतोऽद्वैतवेदान्तक्षीरसागरस्य सश्चममालोडनं विघाय तिन्नर्गतं मधुरं नवनीतं ग्रंथकारोऽस्मिन् प्रकरणग्रंथे सम्भृतञ्चकार ।

### वेदान्तसारस्य शैली

वेदान्तसारस्य भाषाऽतीव सरला सुबोधा सुस्पष्टा चास्ते । अस्य सरणिर्बोधगम्याऽऽडम्बरिवहीना चास्ते । स्वल्पैः सुस्पष्टिक्च शब्दैगंम्भीराभिप्रायस्य व्यक्तीकरणे
स्वीकृता ग्रन्थकारस्य शैली मनोहारिणी अनुपमा चास्ते । यथाऽन्ये दर्शनकाराः
प्रायशः कुर्वन्ति तथाऽयं सरलमप्यभिप्रायं नाच्छादयति वाग्जालैः, अतो ग्रन्थस्याभिप्रायो न भवति दुव्हः । वक्कां गम्भीराञ्च वार्तां सरलैः स्वल्पैक्च शब्दैः कथियत्वा
वेदान्तस्य दृढग्रन्थिमुद्घाटियतुं ग्रन्थकारोऽयमनुपम आस्ते । अनया रीत्या पाठकेम्य
प्रोत्साहनं दत्वा तेषामयं महान्तमुपकारं कुक्ते । ग्रन्थकारस्य वैशिष्ट्यमेतदन्यत्र

दुर्लभमस्ति । यथाऽन्ये दर्शनकारा नव्यन्यायभाषायां स्वग्रन्यस्य रचनां विषाय सगर्वमानन्दमनुभवन्ति तथाऽयं ग्रन्थकारः क्वचिदिषि प्रमादादिष न करोति । वेदान्तसारस्यैतदेव वैष्टिशं सम्प्रत्यिष विद्वन्मण्डलीसनाथे समाजे इदं ग्रन्थरत्नं गौरवान्वितं कुरुते । सम्प्रति बह्लीषु योरोपीयभाषासु, अस्य ग्रन्थस्यानुवादः सुलभो वर्तते । अनैनास्य लोकप्रियताया उपादेयतायाश्च सुस्पष्टः परिचयो मिलति ।

### वेदान्तसारस्य टोकाः

अस्मिन् प्रकारणग्रन्थे सम्प्रति तिस्रः प्राचीनाः टीकाः समुपलभ्यन्ते । आसां विवरणमित्यमास्ते :—

- १. सुबोधिनी सम्बोधिनी वा:—वेदान्तसारस्य प्राप्तासु टीकासु टीकेयं प्राचीनतमाऽऽस्ते। अस्याः कर्तुर्नाम नर्रासहसरस्वती वर्तते। विद्वत्प्रवरोऽयं नर्रासही नरहरिर्वा कथित आसीत्। अयं काश्यां विश्वनाथमन्दिरस्य पाश्वें निवसित स्म। टीकायाः परिसमामौ स्वस्य स्विनवासस्थलस्य च विषयेऽनेन लिखितमास्ते। तेन काशीपुराधिश्वरे विश्वनाथेऽस्याच्याहता श्रद्धा प्रतीयते। अस्य टीकाया अवलोकनेनेतदिष विदितं भवित यद्वेदान्तसारस्य कर्ता सदानन्दोऽस्य परमगुष्ठरर्थात् गुरोर्गुष्ठरासीत्। टीकापुष्टिकायामयं स्वगुरोर्नामं 'कृष्णानन्दः' इति निदिष्टवान्। नर्रासहोऽयं स्वटीकाया रचनां २५१० शकसम्वत्सरे (१५८८ खेष्टाब्दे) चकार। अस्याष्टीकाया मननेन रहस्यमिदं स्पष्टं भवित यदयं वेदान्त-विद्यायाः सुविज्ञ आचार्यस्तथा योगस्यानुपमः साधकः संन्यासी च आसीत्।
- २. विद्वन्मनोरिञ्जनी: अस्याष्टीकाया निर्माता कृष्णतीर्थस्य शिष्यः प्रसिद्धो विद्वान् रामतीर्थयतिरास्ते । महामहोपाध्यायगोपीनाथकविराजोऽमुं महानुभावं मधुसूदनसरस्वत्याः समकालीनं स्वीकुष्ते । ऐतिह्यविदां मतानुसारं मधुसूदनसरस्वती, अप्पय्यदीक्षितात्परवर्ती वर्तते । अप्पय्यदीक्षितस्य कालो विशत्यिककपञ्चदशखंष्टाब्दं यावत् स्वीकृतः । अतः मधुसूदनसरस्वत्याः स्वामिनो रामतीर्थस्य च कालः सप्तदशखंष्टाब्दस्य द्वितीयश्चरणः स्वीकर्तुं शक्यते । विद्वन्मनोरिञ्जनी वेदान्तसारस्य भूषणभूता टीका वर्तते ।

विमुक्तक्षेत्रे परमे हि क्षेत्रे सदा पिवत्रे नरिसहयोगी ।
 वेदान्तसारस्य चकार टीकां सम्बोधिनीं (सुबोधिनीं) विश्वपतेः पुरस्तात् ।।

टीकेयमत्यन्तं सरला सुबोधा भावपूर्णा चास्ते । सुबोधिन्या अपेक्षयेयं विस्तृता सारल्येन बोधगम्याऽस्ति । टीकाकारोऽयं किंठनमपि विषयं सरलं कर्तुं सदानन्द-भप्यतिशेते ।

३. बालबोधिनी: — अस्याष्टीकाया रचियता आपदेवद्वितीय आस्ते । अयं ख्रैष्टाब्दस्य सप्तदशशताब्द्याः प्रख्यातेषु मीमांसकेष्वन्यतम आसीत् । टीकेयं क्लिष्टा दुर्बोधा चास्ते । बालबोधिनीति नाम्नोऽपेक्षयाऽस्या वृद्धबोधिनीति नामाधिकं सार्यकतां भजते । टीकेयं पुरा वाणीविलासयन्त्रालयात् प्रकाशिता जाता । यन्त्रा-लयोऽयं श्रीरङ्गमिति नाम्ना प्रसिद्धे नगर आस्ते ।

आम्यष्टीकाम्यो व्यतिरिक्तानामपि बह्वीनां टीकानामुल्लेखो यत्र तत्र पाण्डु-लिपिसूच्यामुपलम्यते । परञ्जैता अप्रकाशिता अनुपलब्धाश्च सन्ति ।

#### सदानन्दस्य समयः

विद्वत्प्रवरेण नृसिंहसरस्वतीनामकेन स्वकीयायाष्टीकायाः सुबोधिन्याः परि-समाप्तौ तस्या निर्माणकालः १५८८ खंष्ठाब्द उल्लिखित आस्ते । सदानन्दो नृसिंहसर-स्वत्याः परमगुरुरासीत् । गुरोर्गुरुः परमगुरुरिति निगद्यते । गुरुशिष्यपरम्परायां प्रत्येककुलस्यार्थिदेकस्याः श्रेण्याः कृते पञ्चविद्यातिवर्षाणामन्तरालमावश्यकं पर्याप्त-ज्ञास्ते । इत्यं सदानन्दस्य कालः खंष्टाब्दस्य १५३८ तमवर्षस्य सविघे निश्चेतुं शक्यते । यदि परमगुरुशब्दस्यार्थोऽस्ति गुरोर्गुरुस्तदाऽस्याघारे सदानन्दस्य कालः षोडशशताब्द्याः प्रथमचरणात् पूर्वः कथमि वक्तुं न सुशकः, यथा कितपये विद्वांसः निर्णेतुं प्रयत्नमकुर्वन् कुर्वन्ति च ।

जाते पञ्चशताधिके दशशते सम्वत्सराणां पुनः
सञ्जाते दशवत्सरे प्रभुवरः श्रीशालिवाहे शके ।
प्राप्ते दुर्मुखवत्सरे शुभशुचौ मासे नवम्यां तिथौ
प्राप्ते भागववासरे नरहरिष्टीकां चकारोज्ज्वलाम् ।।

इति श्रीकृष्णानन्दभगवत्पूज्यपादशिष्यश्रीनरसिंहसरस्वतीकृता वेदान्तसारटीका समाप्ता ।

काशी हि॰ वि॰ वि॰, हस्तलिखितग्रन्थाद्दध्तम ।

### सदानन्दानां बाहुल्यम्

संस्कृतवाङ्मयाकाशे सदानन्दनामधारिणो बहुवोः विद्वांसः स्वप्नभया देदोप्य-माना मिलन्ति । एषु कतिपये विशिष्टा विद्वांसस्तथा ग्रन्थनिर्मातार आसन् । यदि वयमेतेषां सदानन्दानां विषये सूक्ष्मेक्षिकया परिशीलनं कुर्मस्तर्ह्योतद्विदितमेव भविष्यति यदेते सर्वे सदानन्दाः सर्वया भिन्नाः सन्ति । एतेषां कृतिष्विप कस्यचिद् भ्रान्तिनं भविष्यति ।

### वेदान्तसारस्य प्रतिपाद्यो विषयः

अद्वैतवेदान्तस्य प्रमुखानि तत्त्वानि सिद्धान्ताश्चैव वेदान्तसारस्य प्रतिपादाः विषया वर्तन्ते "अस्य वेदान्तप्रकरणत्वात्तदीयैरेक्षानुबन्धैस्तद्वत्तासिद्धेर्न ते पृथगालो-चनीयाः।" वेदान्तसारस्यामून् प्रतिपाद्यविषयान् सम्यगवबुष्य वेदान्तस्य प्रक्रियाः वेदान्तसारस्यामून् प्रतिपाद्यविषयान् सम्यगवबुष्य वेदान्तस्य प्रक्रियाः वेदान्तसारस्यतेषां प्रति-पाद्यानां विषयाणां किञ्चिद्विवेचनं प्रपञ्चयते—

#### आत्मा

वस्तुतस्त्वारमैव सत्यो यथार्थश्च । तदितिरिक्तं यित्किञ्चिदिप भासते तत्सवं भिष्या भ्रमश्चास्ते । वेदान्तसम्प्रदाये आत्मब्रह्मणी पर्यायवाचको शब्दो स्तः । अ आत्मा सिच्चिदानन्दस्वरूप आस्ते ।

वस्तुतस्त्वात्मा सिच्चिदानन्दस्वरूप आस्त इति कथनस्यायमेवाभिप्रायो यद् ब्रह्म (आत्मा) तदास्ते यन्नास्तेऽसत्, न विद्यतेऽचेतनं तथा न भवति निरानन्द-मिति । नायमात्मा ज्ञानस्याश्रयोऽपितु ज्ञानस्वरूप एवास्ते ।

#### अज्ञानम्

अज्ञानं मायाऽविद्या चेत्यिप कथ्यते । यदि ब्रह्म निर्विशेषं समास्ते तिह तेन सविशेषस्य जगतः सृष्टिः कथं जाता ? एकस्माद् ब्राह्मणः नानानामरूपात्मकस्य जगत उत्पत्तिः कथं जातेत्यादिप्रश्नाः स्वभावतः पुरः समायान्ति । एवमादीन् प्रश्नान्

अखण्डं सिच्चदानन्दमवाङ्मनसगोचरम् ।
 आत्मानमिखलाघारमाश्रयेऽभीष्टसिद्धये ।।
 विस्तरेणावलोकियतुमस्य व्याख्यावलोकनीया ।

समाघातुमज्ञानस्य स्वरूपज्ञानमावश्यकम् । अत्रेदमवघेयं यदज्ञानं ज्ञानस्याभावरूपं नास्ति । इदमनिवंचनीयमस्ति । अस्य स्वरूपनिरूपणं न शवयसम्भवम् । न सन्नासत् । यदीदं सदिति कथ्यते तदाप्यनुपपत्तिर्भवति, जाते ज्ञानेऽस्य वाधात् । तदेव वस्तु सदिति कथ्यते यस्य त्रैकालिको बाघो न स्यात् । यतोऽस्य प्रतीतिर्भवन्तितोदामसदित्यपि वक्तुं न शक्यते । अतः सदसद्भ्रधामस्यानिर्वचनीयतास्वीकृतिरेव तर्कसहगामिनी । सांख्यस्य प्रकृतिरिवेदं त्रिगुणमास्ते । इदं भावरूपं ज्ञानिवरोधि चास्ते । अस्मादेव कारणात् सर्वो जनोऽनुभवित—'कहमज्ञ' इति । इत्यमज्ञानं न सन्नासदिति वक्तुं शक्यते—'सच्चेन्न बास्येत, असच्चेन्न प्रतीयेत ।'

## अज्ञानस्य ( मायायाः ) कतिपयानि वैश्विष्टचानि

१—सांस्यस्य प्रकृतिरिवेदमज्ञानमप्यचेतनं जडञ्जास्ते । सांस्यस्य प्रकृतिर-विनाशिन्यतो सतीति स्वीक्रियते । किन्त्वद्वैतवेदान्तस्येयं मायाऽस्वातन्त्र्यान्नास्ते सतीत्यवषेयम् । अद्वैतवेदान्तस्य मायेयं स्वरूपधारणाय (स्वास्तित्वाय) ईश्वर आश्रिता भवतीति सिद्धान्तः ।

२--माया ब्रह्मणः शक्तिरस्ति । इयं पूर्णतस्तत्रैवाश्रिता भवति । मायायां ब्रह्मणश्च सम्बन्धो विशिष्ट आस्ते ।

३—इयं भावरूपाऽऽस्ते । तथापि नेयं सतीति बक्तुं शक्यते । अस्या अभाव-रूपताभावादेवेयं भावरूपा निगद्यते । <sup>इ</sup>

४-अस्या आवरणविक्षेपनामकमस्ति शक्तिद्वयम् । आवरणशक्त्येयं ब्रह्मणो यथायं स्वरूपमाच्छादयति तथा विक्षेपशक्त्या तस्मिन् स्वावृतात्मन्यन्यद्वस्त्वाकाशा-विप्रपञ्चमुद्भावयति ।

- १. अज्ञानं तु सदसद्भ्यामनिर्वचनीयं त्रिगुणात्मकं ज्ञानविरोधि भावरूपं यत्किञ्चिदिति वदन्त्यहमज्ञ इत्याद्यनुभवात् । 'देवात्मर्शाक्त स्वगुणैनिगूढाम्' इत्यादिश्रुतेश्च । पृ० १४ ॥
- २. त्रिगुणमविवेकि विषयः सामान्यमचेतनं प्रसवधीम । व्यक्तं तथा प्रधानं .......।। सां० का० ११ ॥
- ३. बज्ञानं तु सदसद्भ्यामनिर्वचनीयं त्रिगुणात्मकं ज्ञानविरोधि मावरूपं यत्किञ्चदिति वदन्ति । (पृ०१४)
- . ४ अस्य प्रन्यस्य पञ्चविश्वतिपृष्ठमवलोकनीयम् ।

५—इयं न सती न चासत्यास्ते । अस्याः स्वरूपस्य याथार्थ्येन निरूपणाभावा-देवेयं सदसद्भाधानिर्वचनीया निगद्यते ।

६—इयं भ्रान्तेरघ्यासस्य च जनन्यास्ते । ब्रह्मणि जगद्भ्रमस्योत्पादन इयमेव

कारणमस्ति ।

७ - समुत्पन्ने च ज्ञान इयमपगता भवति ।

### मायायाः ( अज्ञानस्य ) मेदद्वयम्

मायाया ( अज्ञानस्य ) भेदद्वयमस्ति—समिष्टिन्यंष्टिश्च । पूर्वं प्रतिपादितया रीत्या यदाऽविद्या स्वावरणशक्या निखिलमाच्छादयित तदा सा समिष्टिपदव्यपदेश्या भवति तथा यदैकं वस्त्वाच्छादयित तदा व्यष्टिपदिनिर्देश्या जायते—''इदमज्ञानं समिष्टिव्यष्टिशिप्रायेणैकमनेकिमिति च व्यविह्रियते ।'' इत्यादि ( पृ० १६ ) ।

### ईश्वरः

निर्विशेषं निर्गुणञ्च ब्रह्म यदा मायात्मकसमिष्टिरूपोपियनाऽऽवृतं भवित तदा तत् सगुणं ब्रह्माऽथवेश्वर इति निगद्यते—"इदमज्ञानं समिष्टिरुपेष्टिश्वरिश्वरियोणकमने-किमिति च व्यविह्ययते। " । इयं समिष्टिरुत्कुष्टोपिषितया विशुद्धसत्त्वप्रधाना। एतदुपिहतं चैतन्यं सर्वज्ञत्वसर्वेश्वरत्वसर्वनियन्तृत्वादिगुणकमव्यक्तमन्तर्यामी जग-त्कारणमीश्वर इति च व्यपदिश्यते, सकलज्ञानावभासकत्वात्।" (वेदान्तसारः पृ० १६)।

### जीवः

जीवः प्रकर्षेणाज्ञः प्रायेणाज्ञो वेति व्युत्पत्त्या प्राज्ञ इत्यपि कथ्यते । अज्ञानस्य मायाया वा व्यष्टिक्ष्पोपाधिनाऽऽवृतः सन्नात्मा जीवः कथ्यते—''इयं व्यष्टिनिकृष्टो-पाधितया मिलनसत्त्वप्रधाना । एतदुपिहतं चैतन्यमल्पज्ञत्वानीश्वरत्वादिगुणकं प्राज्ञ इत्युच्यते, एकाज्ञानावभासकत्वात् ।'' (पृ० १९)। जीवोऽयं शरीरस्येन्द्रियाणा-ख्वाध्यक्षस्तथा कर्मफलस्य भोक्ताऽऽस्ते ।

#### बन्धनम्

वेदान्तानुसारं समस्तोऽयं जगत्प्रपञ्चो मिथ्या जडो दुःखपूर्णश्चास्ते । केवलं

बह्मैव सिन्वतानन्दस्वरूपं वतंते। अद्वैतवेदान्ते जीवो ब्रह्मणोऽभिन्नो निगदितः । अत एव वेदान्तप्रन्यस्य विषयो जीवब्रह्मैक्यं प्रतिपादितमास्ते। यावज्जीवोऽ-विद्याश्चङ्खल्या निगडितो भवति तावदेव तस्य वैयक्तिकी सत्ता विराजते। अज्ञानेन निगडितो जीवः स्वं सांसारिकवस्तुभिः सम्बद्धं तदिभन्नं वाऽनुभवति। वेदान्तोक्तिव्या साधनानुष्ठानेन जायमाने ज्ञाने विगिलिते चाविद्यावन्धने जनोऽनुभवति—'नाहं करीरम्', 'न चास्मीन्द्रियम्' 'नास्मि मनः' 'न च वर्ते बुद्धि' रिति। सः स्वम-द्वितीयाखण्डब्रह्मणोऽभिन्नमेवानुभवति, जानाति। इयमेवास्ते वास्तविकी स्वरूपोपलिद्यः। परञ्जाविद्यावशाद्यावत्तस्मिन्नहङ्कारस्य रागद्वेषादीनाञ्च भावना विलसन्ति तावज्जीवो ब्रह्मणा सह स्वकीयं तादात्म्यं नावबुद्धयते। स स्वकीयं सत्यं क्रैतन्य-स्वरूपं नानुभवति। एतदेवास्ते जीवस्य बन्धनम्। ध्रज्ञानमेव बन्धनमस्ति।

### मोक्षः

भारतीयमनीषा मोक्षं मानवजीवनस्य सर्वस्वं मन्यते । वेदान्तानुसारं मोक्षस्तु केवलं ज्ञानेनैव लब्धं शक्यते न तु कर्मभिः । जीवेन स्वस्य सत्यस्य यथार्थस्य च रूपस्य ज्ञानमेव मोक्ष इति निगद्यते । स्वरूपज्ञानमेव मोक्ष इति वेदान्तनवनीतम् । मोक्षो ब्रह्मोति पर्यायवाचिनौ स्तः । यावदयं जीवोऽज्ञानस्य शक्तिभिनिगडितो भूत्वा स्वं जगत्प्रपञ्चमवैति तावदत्रेतस्ततः परिभ्रमति । यदा सोऽतीतस्य संस्कारवशाद्धर्तमानकालीनयाः साधनायाः परिणामाच्च ब्रह्म साक्षात्करोति (अर्थात् स्वकीयं यथार्थं रूपं जानाति ) तदा मुक्तो भवति, ब्रह्म भवति । ज्ञानोदयेनाज्ञानविनाशस्यैव नाम मोक्ष इति ।

### सांख्यमद्वैतवेदान्तक्च

अद्वैतवेदान्तस्याघ्ययने गृहीतनियमो विचक्षणश्छात्रस्तत्त्वानुसन्धानक्रमे कदाचि-त्पश्यति सांस्थस्य प्रभावमद्वैतवेदान्ततत्त्वनिर्धारणे ।

वेदान्तः सांस्यदर्शनेन प्रभावितोऽस्ति । वस्तुतः सांस्यदर्शनस्यायं प्रभावोऽद्वैत-

१. वस्तु सिन्वदानन्दाद्वयं ब्रह्म । ( पृ० १४ )

२. विषयो जीवब्रह्मैक्यं शुद्धचैतन्यं प्रमेयम् । ( पृ॰ ११ )।

३. 'सोऽखिलबन्घरहितो ब्रह्मनिष्ठः' (पू०८३) तथा 'अखण्डं ब्रह्मावतिष्ठते' (पू०८७)।

वेदान्ते कियानस्त्रीति परीक्षायै दर्शनयोर्द्धयोः सृष्टिप्रलयप्रक्रियायास्त्रया चेतनवैशिष्ट्य-स्य चाव्ययनं कर्तव्यम् ।

सांख्यस्य प्रकृतिस्त्रिगुणात्मिकाऽऽस्ते । एकत्र मिलितानां सत्त्वरजस्त्मसां साम्यावस्थैव प्रकृतिनिगद्यते । अनयैव प्रकृत्या समग्रस्य जडजगतः सृष्टिर्भवति । यदेयं जडप्रकृतिः पुरुषस्य संसर्गे समायाति तदात्र स्पन्दनं प्रादुर्भवति । तस्मिन् काले प्रकृतेर्नुद्धिबुद्धेरहङ्कारोऽहङ्कारात् पञ्च तन्मात्राण्येकादशेन्द्रियाणि च समुत्पद्यन्ते । एकादशेन्द्रियाणि सन्ति—पञ्च कर्मेन्द्रियाणि पञ्च ज्ञानेन्द्रियाण्येकादशं मन इति । पञ्चतन्मात्रेभ्यः पञ्चमहाभूतान्युत्पद्यन्ते ।

सांख्यमते केवलं पुरुषस्यैव भोगार्थमपवर्गार्थञ्च प्रकृतिः सृष्टिकार्ये प्रवर्तते । समस्तो जगत्प्रपञ्चः प्रकृतरेव परिणामः ।

अद्वेतवेदान्तोऽपि सम्पूर्णस्य जगत उत्पत्ति त्रिगुणात्मकादव्यक्तादज्ञानव्यपदेश्यात् स्वीकुरुते । अयमव्यक्तेन सह पुरुषस्य स्थाने बाह्मणः संयोगं सृष्टेः कारणरूपेण स्वीकरोति । अज्ञानमपि जडं त्रिगुणात्मकञ्चास्ते ।

सांस्यं समग्रस्य जगत्प्रपञ्चस्य कारणं प्रकृतिसेव मन्यते । जगतः सर्वं कार्यं प्रकृत्यधीनम् । पृरुषस्तु सृष्टिकर्मण्युदासीन एव सर्वदाऽऽस्ते । स बुद्धेः संसर्गादारमानं सुखिनं दुःखिनञ्च मन्यते । वस्तुतस्तु सः सृष्टेः केवलं तटस्यः साक्षी चास्ते । अहङ्कारेण विमूदातमा सः स्वरिमन् कर्तृत्वं भोक्तृत्वञ्च स्वीकरोति । सत्यन्त्वदमास्ते यत्सांस्थानुसारं पुरुषस्य बन्धनं मोक्षञ्चारोपितौ, न वास्तविकौ । यथा सैन्यस्य जयपराजयौ सैन्यास्यक्ष आरोपितौ भवतस्तयैव प्रकृतेरेव बंधमोक्षौ पुरुष उपचर्यते—

तस्मान्न बच्यते नापि मुच्यते नापि संसरित कश्चित् । संसरित बच्यते मुच्यते च नानाश्रया प्रकृतिः ॥ (सांस्यकारिका-६२)

अद्वैतवेदान्तानुगुणसिप आत्मा (जीवः) न वढो सवित न च मुक्तः । स नास्ते मुमुझुनं च मुक्तः । न तस्य निरोधो भवित न घोत्पित्तः । (पञ्चदशी, कूटस्य-दीपप्रकरणे—७१) । खत्राद्वैतवेदान्तस्य सांख्यस्य च प्रक्रियायां पर्याप्तं साम्यं प्रतीयते । परश्च द्वयोभेंदोऽयमत्र वर्तते यत्सांख्ये बन्धमोखयोः क्रिया मिथ्या नास्ति ।

१. पुरुषस्य दर्शनायं केबल्यायं तथा प्रधानस्य । पङ्ग्वन्थवदुभयोरिप संयोगस्तत्कृतः सर्गः ॥ सांख्य० २१ ॥

तत्र प्रकृतेर्बम्धमोक्षौ पुरुष आरोपितौ भवतः । परश्च वेदान्तप्रक्रियायां यदा प्रकृति-रेवाज्ञानं भ्रान्तिश्चास्ते, तदा बन्धमोक्षाविष भ्रान्तौ स्तः ।

अद्वैतवेदान्त आत्मा एक एवास्ते अयमज्ञानस्य व्यष्टघोपहितो भूत्वा नाना प्रतीयते । सांख्यं पुरुषनानात्वं स्वीकुरुते । तदनुसारं पुरुषास्तु बहवः सन्ति—
जन्ममरणकरणानां प्रतिनियमादयुगपत्प्रवृत्तेश्च ।

पुरुषबहुत्वं सिद्धं त्रैगुण्यविषर्ययाच्चैव ।। ( सांख्यकारिका-१८ )

इत्यमस्माभिः सांख्यस्य वेदान्तस्य च कितपयेषु सिद्धान्तेषु साम्यं प्रत्यक्षीक्रियते । परञ्ज सांख्यापेक्षया वेदान्तस्य बहुवः सिद्धान्ता अधिकविकसितास्तथा-भिन्नाः सन्ति । सांख्यादद्वैतवेदांतस्याधिको विकासस्तु स्वाभाविक एव । सांख्यमद्वैतवेदांतात्प्राचीनतर आस्ते । स्वतत्त्वानां निर्धारणे सांख्यस्य स्वतन्त्रं चिन्तनमासीदित्यत्र नास्ति कस्य-चिद्धिदुषो वैमत्यम् । वेदान्तस्य तत्त्वप्रक्रिया सांख्यमाधारीकृत्य सरलसरलया रीत्या विकसिता जाता । सांख्येन यथा कृतं तथा वेदान्तेनान्धकारे मार्गान्वेषणं न विहितम् ! तस्य समक्षं सांख्यस्य विकसिता तत्त्वप्रक्रिया विपुलं तत्त्वचिन्तनञ्जासीत् । अतः सांख्यापेक्षया वेदान्तस्य चिन्तनधाराया अधिकं सुरपष्टत्वं विस्तृतत्वं तर्कसङ्गतत्वञ्ज स्वाभाविकमेवेति शम् ।

अगस्त १९७४

विदुषां वर्शवद:— रमाशङ्कर त्रिपाठी

### प्राक्कथन

त्अभी पी-एच० डी० की उपाधि लेकर निकला ही था कि स्नातकोत्तर महा-'विद्यालय (Post graduate College) वृन्दावन में संस्कृत के अध्यापन का सूयोग मिला। वहाँ अपेक्षाकृत अन्य कठिन विषयों के साथ ही दर्शन पढ़ाने का भार मेरे कन्घों पर डाला गया। अध्ययन-अध्यापन का क्रम चलता रहा। कक्षा के विद्यार्थियों की कल्याण-कामना से निर्धारित ग्रन्थों के उत्तम संस्करण संकलित किये जाने लगे। किन्तु 'वंदान्तसार' का ऐसा कोई संस्करण न मिला जो विद्वानों के साथ ही विद्यार्थियों का भी मनस्तोष कर सके । इस कमी की पूर्ति का संकल्प उसी समय मन में ले लिया गया। संयोग, सीभाग्य या दूर्भाग्य वश उसी वर्ष सत्रावसान होते-होते विहारी जी की पुरी वृन्दावन को छोड़कर काशी हिन्दू विश्व-विद्यालय में चला आना पड़ा। यहाँ कार्यों की अधिकता ने उक्त पावन संकल्प को वर्षों तक पूरा न होने दिया। कार्य पर कार्य आते गये । मन अधीर था अपनी चिरचिन्तित प्रतिज्ञा पूरी न होने के कारण । किन्तु विश्वनाथ जी की कृपा से आज वह संकल्प साकार होने जा रहा है। अत: अन्तःकरण आनन्द से उद्देलित है। आशा है, वेदान्तसार का यह सर्वथा नवीन संस्करण अपनी 'कौमुदी' के हिंसाय विद्वानों, विद्यार्थियों तथा सुधी-जनों को समान सन्तीय प्रदान कर उनका आशीष प्राप्त करने में शत-प्रतिशत सफल होगा।

वेदान्तसार के इस संस्करण को 'कौमुदी' नामक संस्कृत एवं हिन्दी व्याख्या से अलङ्कृत करके इसके सौमाग्य को द्विगुणित करने का प्रयास किया गया है। [मेरे अन्तःकरण की चिरसंगिनी यह 'कौमुदी' आशा ही नहीं, अपितु दृढ़ विश्वास है कि मनीषियों एवं साघु-जनों के शुभाशंसा का भाजन बनेगी। इस संस्करणको सजाने-सर्वारने में वेदान्तसार के मेरठ, प्रयाग तथा वाराणसी से प्रकाशित आधुनिक संस्करण तथा नृसिंह सरस्वती की सुबोधिनी और रामतीर्थं की विद्वन्मनोरिखनी अधिक सहायक रही हैं। इनमें भी प्रयाग का संस्करण तथा विद्वन्मनोरिखनी मेरे लिए अधिक उपयोगी रहे। मैं इन सबका हृदय से आभर मानता हूँ।

नागपञ्चमी विक्रम सं० २०२९ १४-८-१९७२

रसाशङ्कर त्रिपाठी

वेदान्तसार का यह चतुर्थ संस्करण निकल रहा है। स्वल्प अविध में जिस प्रकार इसके तीन संस्करण निकल गये, उससे प्रतीत होता है कि विद्वानों एक विद्यार्थियों ने इसे हृदय से आशीर्याद दिया है। लेखक के लिये इससे बड़ी प्रसन्नता की और क्या बात हो सकती है? आशा है, सुधी विद्वज्जन आगे भी इसे अपना बनाकर नीर-क्षीर-विवेक का परिचय देते रहेंगे।

स्वतन्त्रता दिवस

रमाशङ्कर त्रिपाठी

## भूमिका

संसार दुःख का आकर है। प्राणियों का ऐसा कोई भी वर्ग नहीं है, जो इस जगत् में पूर्णरूप से सर्वदा सुखी एवं संतुष्ट रह सके। िकसी को सामाजिक दुःख है, तो किसी को मानसिक एवं शारीरिक। कोई भूख की ज्वाला से दग्व हो रहा है, तो कोई अपने वोरे के समान विशाल एवं मोटे पेट के अंदर पढ़े लड्डुओं तथा मालपुओं को लवणभास्कर की सहायता से पचाने का जीतोड़ प्रयास करता हुआ मखमली गद्दे पर करवट वदलता हुआ निष्फल 'निद्रा-स्तोत्र' का पाठ करता हुआ समूची निशा समाप्त कर देता है। कोई अपनी शारदी कीमुदी की तरह प्रयसी को दिन रात वाहों में भर लेने का अनवरत स्वप्न देखता रहता है, तो कोई गृहलक्ष्मी वनकर घर में विराजमान प्रयसी की छाया को भी कण्टक से कम करामाती नहीं समझता है। इस तरह के अगणित द्वन्द्वों से भरपूर इस जगत् में व्यक्ति किसी न किसी दुःख से पीड़ित होकर उससे छूटने का प्रयास करता है। उसका हृदय मस्तिष्क बरवस उस उपाय को ढूंढ़ निकालने का प्रयास करता है,

वालक अपने अनन्तर जन्म लेने वाले शिशु को देखकर वड़ी ही प्रबल जिज्ञासा के साथ अपनी ममतामयी माँ से प्रश्न करता है— "यह बच्चा कहाँ से आया है, क्यों आया है, तुमने अपने पास इसे क्यों सुलाया है ?" आदि-आदि । इस तरह की जिज्ञासा का उदय दो अवस्थाओं में होता है— (१) जबिक मानव-मन जागतिक जञ्जाल से कुछ असंपृक्त होने के कारण शान्त एवं निश्चल रहता है और (२) जबिक व्यक्ति का हृदय दैहिक, दैविक तथा भौतिक तापों के थपेड़ों से मर्माहत हो तिलमिला उठता है। इन दोनों ही अवस्थाओं में मानव की जिज्ञासा जब अपनी चरम सीमा पर पहुँच जाती है, तब वह संस्कार-सम्पन्न मेघावी व्यक्ति जो कुछ लिखता है, बोलता है तथा समझता है—वह सब दर्शन की परिघि में आता है!

विश्व के प्राचीनतम वाङ्मय ऋग्वेद के नासदीय सूक्त के आविभीन के काल

से ही मानव की इस तरह की जिज्ञासा का साक्षात् दर्शन होता है। नासदीय सूक्त का द्रष्टा ऋषि कहता है—''को अद्धा वेद क इह प्रवोचत कुत आ याता कुतः इयं विसृष्टि:।"

बस, इसी तरह की जिज्ञासाओं से, चाहे वे दु:खों के अभिघात से हुई हों और चाहे शान्त एवं निर्मल हृदय की प्रवृत्तियों से दर्शन शास्त्र की आधार शिला पड़ी।

भारत अतीत के सुदूर काल से ही मौलिक विचारों एवं चिन्तनों का उर्वर भूमि-भाग रहा है। अतीत या समकाल के तर्कों एवं युक्तियों को काटकर सर्वथा नूतन तथ्य की स्थापना यहाँ की मनीषा का निकष था। अतः सर्वथा विभिन्न दृष्टियों और वौद्धिक आयामां से विचार करने के कारण यहाँ विविध दर्शनसरिणयों ने जन्म लिया, जिनमें सांख्य-योग, न्याय-वैशेषिक, मीमांसा एवं वेदान्त आदि आस्तिक दर्शन तथा लोकायत (चार्वाक), आईत (जैन) और सौगत (वौद्ध) आदि नास्तिक दर्शन प्रधान हैं।

वेदान्त को उत्तरमीमांसा भी कहते हैं। इसमें वेदों के अन्तिम भाग उपनिषदों के प्रतिपाद्य विषय जीव और ब्रह्म के स्वरूप का विवेचन किया गया है। वेदान्तों (उपनिषदों) के विषय का विवेचन होने के कारण उत्तरमीमांसा को भी वेदान्त कहते हैं, और आजकल उत्तरमीमांसा को इसी नाम से मुख्यतया जाना जाता है। वेदान्तों (उपनिषदों) की व्याख्या कई आचार्यों ने विभिन्न दृष्टियों से की है। इनमें शङ्कराचार्य के द्वारा अद्वैत, रामानुजाचार्य के द्वारा विशिष्टाद्वैत, मध्वाचार्य के द्वारा द्वैत, निम्बार्काचार्य के द्वारा द्वैत, निम्बार्काचार्य के द्वारा हैताद्वैत, बल्लभार्य के द्वारा शुद्धाद्वैत तथा चैतन्यमहाप्रभु के द्वारा अचिन्त्यभेदाभेदवाद का प्रवर्तन किया गया है। अद्वैत वेदान्त शाङ्कर वेदान्त के नाम से भी जाना जाता है, क्योंकि इसकी आचार्य-परम्परा में आचार्य शङ्कर का स्थान सर्वाधिक महत्त्वशाली है। वस्तुतः अद्वैत वेदान्त को जनमानस में प्रतिष्ठित करने का तथा उसे अधिक तर्क संगत बनाने का कार्य आचार्य शङ्कर ने ही किया है।

आचार्य शङ्कर ने महर्षि बादरायण के 'ब्रह्मसूत्र', भगवद्गीता तथा उपनिषदों पर सुघीजन-मन को आन्दोलिंत कर देने वाले अद्वैतपरक भाष्य की रचना कर

अपने अपराजेय व्यक्तित्व तथा अद्वैत वेदान्त की युग-युग तक म्लान न होने वाली प्रभुता का निविवाद आरोपण कर वस्तुत: अद्वैतवेदान्त को दर्शनों के क्षेत्र में मूर्घाभिषिक्त कर दिया है। प्रसिद्ध इतिहासकारों के अनुसार आचार्य शङ्कर का व्याविभीव ७८८ ई॰ में और तिरोभाव ८२० ई॰ में हुआ था। आचार्य शङ्कर ने जिस कार्य को किया है, वस्तुतः उसका प्रबल सूत्रपात उपनिषद् युग में ही हो चुका या । आचार्य शङ्कर के परमगुरु आचार्य गौडपाद ने अपनी कारिकाओं में अद्वैत सिद्धान्त का पल्लवन भली भाँति किया है। किन्तु यहाँ सब कुछ होते हुए भी अद्वैतवेदान्तकेशरी आचार्य शङ्कर के व्यक्तित्व का यश किञ्चित् भी मिलन नहीं किया जा सकता है । इसमें किसी को आपित्त नहीं है कि यदि शङ्कर क: सहयोग न मिला होता तो अद्वैतवेदान्त की जो स्थिति आज है, वह निश्चित ही न रही होती।

आचार्य शङ्कर के कार्य एवं रचनायें

आचार्यं शङ्करका जन्म सुदूर दक्षिण के द्रविण ब्राह्मण परिवार में हुआ या। इनकी मेधा इतनी तीव्र थी कि इनका कोई भी समकालीन आचार्य इनके सम्मुख विचार-सरणि में स्थिर न हो पाता था। इस आचार्य ने वैदिक वर्णाश्रम-घर्म और अद्वैत वेदान्त के प्रचार एवं प्रसार के लिए भारतवर्ष के चार कोनों में चार पीठों की स्थापना को । उत्तर में हिम श्रृङ्खलाओं के मध्य बदरिकाश्रम के निकट ज्योतिष्पीठ, पूरव में पुरुषोत्तम क्षेत्र (पुरी ) में गोवर्घनपीठ, दक्षिण में रामेश्वर क्षेत्र में प्रुङ्गेरीपीठ और पश्चिम में द्वारका घाम में शारदापीठ। इसके अतिरिक्त भी आचार्य ने अपने निवास के लिए काञ्ची में कामकोटिपीठ की स्थापना की थो । इन पीठों पर अभिषिक्त आचार्य भी शङ्करचार्य कहे जाते हैं। ये अद्वैत वेदान्त के मर्मज्ञ एवं विद्वान् हुआ करते हैं। ये आचार्य भी समय-समय पर कुछ वेदान्त-ग्रन्थों की रचना शङ्कराचार्य के नाम से किया करते हैं। यही कारण है कि राङ्कराचार्य के नाम से प्राप्त होने वाले ग्रन्थों में कौन-कौन ग्रन्थ आदि राङ्करा-चार्य द्वारा रचित हैं, इसका निर्णय करना यदि असम्भव नहीं तो अत्यन्ते कठिन अवस्य है। फिर भी कुछ ऐसे ग्रन्थ हैं, जिन्हें आदि शङ्कराचार्य की निविवाद कृति माना जाता है। ब्रह्मसूत्र, भगवद्गीता, ईश, कठ, प्रश्न, मुण्डक, ऐतरेय, तैत्तिरीय, छान्दोग्य और बृहदारण्यक पर लिखा गया भाष्य आदि शङ्कराचार्य

की ही रचना सर्वसम्मित से स्वीकार की जाती है। विष्णु सहस्रनामभाष्य, सन-स्युजातीयभाष्य, गायत्रीभाष्य कोर मंडलबाह्यणोपनिषद् पर राजयोग भाष्य प्रौढ़ता तथा शैली के आधार पर आदि शङ्कर के माने जाते हैं। उपदेशसाहस्री, विवेक-चूडामणि, आत्मबोघ, अपरोक्षानुभूति, पञ्चीकरण, दक्षिणामूर्तिस्तोत्र और मोह-मुद्गर भी आदि शङ्कराचार्य की ही रचनाये हैं—ऐसी विद्वानों की निविशंक घारणा है। कुछ विद्वान् प्रपञ्चसार तथा सौन्दर्यलहरी को आदि शङ्कराचार्य की कृति मानने में सन्देह करते हैं।

आचार्य शङ्कर ने जिस अद्वैत-कल्पवृक्ष को सिञ्चित, पेल्लवित तथा पुष्पित केया, उसे अधिक समृद्धं करने में आगे चलकर कितपय आचार्यों ने अपना बहुमूल्य योगदान किया। इनमें बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्यवार्तिक, तैत्तिरीयोपनिषद्भाष्यवार्तिक, दक्षिणामूर्तिस्तोत्रवार्तिक, पञ्चोकरणवार्तिक तथा नैष्कर्म्यसिद्धि के रचियता सुरेश्वराचार्य, ब्रह्मसिद्धि के निर्माता मण्डनिमश्च, चतुःसूत्रीभाष्य पर पञ्चपादिका नामक व्याख्या के कर्ता पद्मपादाचार्य, विवरणप्रमेयसंग्रहकार माधवाचार्व, शारीरकभाष्य पर बेजोड़ रचना 'भामती' के रचियता आचार्य वाचस्पति मिश्च, वेदान्तकौमुदीकार रामाद्वय तथा चित्सुखी के निर्माता चित्सुखा-चार्य आदि स्वनामधन्य विद्वानों का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है।

आचार्यों की इसी महनीय परम्परा में आगे चल कर ईसा की पन्द्रहवीं शताब्दी में परमहंस परिव्राजकाषार्य सदानन्द ने वेदान्तसार नामक अत्यन्त लोकप्रिय प्रकरण-प्रन्य की रचना की। अद्वैत वेदान्त के सुदृढ़ दुर्ग में प्रवेश पाने के लिए यह एक सरलतम प्रवेश द्वार है। वस्तुतः अद्वैत वेदान्त के समूचे सीरसागर का सक्षम आलोडन करके मधुर नवनीत को ग्रन्थकार ने इस ग्रन्थ में सजा सवौर कर रक्ला है।

### वेदान्तसार की शैली

वेदान्तसार की भाषा सरल, सुबोध एवं स्पष्ट है। इसकी शैली बोध-गम्य एवं आडम्बर-विहीन है। स्वल्प तथा सुस्पष्ट शब्दों में अधिक और गम्भीर बात को व्यक्त करने की ग्रन्थकार की शैली मनोहारिणी तथा अद्भुत है। अन्य दार्शनिकों की तरह बात को घुमाफिरा कर किसी बात को दुख्ह बनाने की इनकी प्रकृति नहीं है। टेढ़ी से टेढ़ी बात को भी सीघे-सादे ढंग से निवतला कर पाठक को वेदान्त की प्रन्थियों को सुलझाने में प्रोत्साहन प्रदान करना इस प्रन्थकार की अपनी विशेषता है। अन्य दर्शनकारों की तरह नव्य-न्याय को भाषा में, अपने प्रन्थ की रचना कर सदानन्द से अपनी बात को वखेड़ा बनाने से पूरी क्षमता के साथ बचा लिया है। वेदान्तसार की ये ही विशेषताएँ आज विद्वन्मण्डली में इसे गौरव प्रदान कर रही हैं। सम्प्रति अनेक यूरोपीय भाषाओं में इनका अनुवाद उपलब्ध है, जिससे इसकी लोकप्रियता एवं उपादेयता का स्पष्ट परिचय मिलता है।

#### वेदान्तसार की दोकाएँ

वेदान्तसार पर सम्प्रति तीन प्राचीन संस्कृत टीकाएँ मिलती हैं इनका विवरण निम्न-निर्दिष्ट है<del>---</del>

- (१) सुबोधिनी या सम्बोधिनी—वेदान्तसार पर प्राप्त टीकाओं में यह सर्वाधिक प्राचीन है। इस टीका के कर्ता के नाम है 'नृसिंह सरस्वती। इन्हें नर्रासह या नरहिर भी कहा जाता था। ये काशी में विश्वनाथमन्दिर के आसपास कहीं रहते थे। अपनी टीका की समाप्ति पर अपने तथा अपने निवास-स्थल के विषय में इन्होंने जो कुछ लिखा है, उससे इनकी काशीपुरा-धीश्वर विश्वनाथ में अटूट श्रद्धा प्रतीत होती है। इनकी टीका को देखने से यह भी पता चलता है कि वेदान्तसार के कर्ता सदानन्द इनके परम गुरु अर्थात् गुरु के गुरु थे। टीका की, पृष्पिका में इन्होंने अपने गुरु का नाम कृष्णानन्द बतलाया है। नृसिंह ने अपनी टीका को रचना शक संवत् १५१० अर्थात् ईस्वी सन् १५८८ में की थी। इनकी टीका के मनन से यह वात पूर्ण स्पष्ट हो जाती है कि ये वेदान्तविद्या के सुविज्ञ आचार्य तथा योग के अनुपम साधक विद्वान् संन्यासी थे।
  - १. विमुक्तक्षेत्रे परमे हि क्षेत्रे सदा पवित्रे नर्रासहयोगी । वेदान्तसारस्य चकार टीकां संबोधिनीं ( सुबोधिनीं ) विश्वपते:पुरस्तात् ।। जाते पञ्चशताधिके दशशते संवत्सराणां पुनः, सञ्जाते दशवत्सरे प्रभुवरधीशालिवाहे शके ।

ि (२) विद्वन्मनोरिखनी— इस टीका के निर्माता कृष्णतीर्थ के शिष्य प्रसिद्ध विद्वान् रामतीर्थ यित हैं। म॰ म॰ गोपीनाथ किवराज के अनुसार ये मधुसूदन सरस्वती के समकालीन थे। मधुसूदन सरस्वती छप्पय दीक्षित के परवर्ती माने गये हैं। अप्पय दीक्षित का काल १५२० से १५९२ ई० माना गया है। अतः मधुसूदन सरस्वती तथा रामतीर्थ का काल ईसा की सत्रहवीं शती का द्वितीय चरण माना जा सकता है। विद्वन्मनोरिखनी वेदान्तसाररूपी सुवर्ण में मुहागे का काम करती है। यह टीका अत्यन्त सरल, सुवोध एवं भावपूर्ण है। सुवोधिनी की अपेक्षा यह विस्तृत तथा सरलता से बोधगम्य होनेवाली है। यह टीकाकार किन विषय को सरल बनाने में सदानन्द से भी एक पग आगे है।

(३) बालबोधिनी—इस टीका के रचियता आपदेव द्वितीय है। ये ईसा की सत्रहवीं शती के प्रख्यात मीमांसकों में अन्यतम माने गये हैं। बालबोधिनी विलष्ट एवं दुर्बोध है। यदि इसका नाम बालबोधिनी की अपेक्षा वृद्धवोधिनी होता तो अधिक सार्थक होता। यह टीका 'वाणीविलास प्रेस, श्रीरङ्गम्' से प्रकाशित हई थी।

इनके अतिरिक्त भी मैनुस्क्रिप्ट्स के विभिन्न कैटलागों में वेदान्तसार की कुछ और टीकाओं का नाम-निर्देश मिलता है; किन्तु ये अभी तक न तो देखने में आई

हैं और न कहां ये प्रकाशित ही हुई हैं।

#### सदानन्द का स्थिति-काल

नृसिंह सरस्वती ने अपनी टीका सुबोधिनी के अन्त में उसकी रचना का काल १५८८ ई० (शक० १५१०) बतलाया है। सदानन्द नृसिंह सरस्वती के परमगुरु (गुरु के गुरु) थे। गुरु-शिष्य-परम्परा में प्रत्यंक पीढ़ी के लिये २५ वर्ष का समय देना पर्याप्त होता है। अतः सदानन्द का काल १५३८ ई० के कुछ पूर्व तथा उसके वर्तमान समय तक मानना अधिक समीचीन होगा। यदि परमगुरु

प्राप्ते दुर्मुखवत्सरे शुभशुचौ मासे नवम्यां तिथौ, प्राप्ते भागंववासरे नरहरिष्टीकां चकारोज्ज्वलाम् ॥ इति श्रीकृष्णानन्दभगवत्पूज्यपादशिष्यश्रीनर्रासह -सरस्वतीकृता वेदान्तसारटीका समाप्ता । (काशी हि० वि० वि० के मैनुस्क्रिप्ट से उद्धृत ) शब्द का अर्थ है—'गुरु का गुरु' तो इसके आधार पर सदानन्द को सोलहवीं शताब्दी के प्रथम चरण से पूर्व नहीं खींचा जा सकता है; जैशा कि कतिपय विद्वानों ने करने का दुष्प्रयास किया है।

सदानन्दों की अधिकता

संस्कृत-वाङ्मय में एकाधिक सदानन्द नामधारी विद्वान् मिलते हैं। इनमें कुछ विशिष्ट विद्वान् तथा ग्रन्थ-रचियता भी थे। किन्तु घ्यान से इन सदानन्द नामक आचार्यों के विषय में अघ्ययन करने से स्फटिक की भाँति यह बात स्पष्ट हो जाती है कि सभी सदानन्द एक नहीं भिन्न-भिन्न हैं, और इनकी कृतियों के विषय में कोई भ्रान्ति नहीं हो सकती है।

### वेदान्तसार के प्रतिपाद्य विषय

अर्द्वैत वेदान्त के प्रमुख तत्त्व एवं सिद्धांत ही वेदान्तसार के प्रतिपाद्य विषय हैं। वेदान्तसार के इन प्रतिपाद्य विषयों को समझ छेने पर वेदान्त की प्रक्रिया एवं वेदान्तसार को समझने में सरलता होगी। अतः यहाँ वेदान्तसार के इन प्रति-पाद्य विषयों का दिग्दर्शन कराया जा रहा है —

#### आत्मा

वस्तुतः आत्मा ही सत्य है, यथार्थ है। उसके अतिरिक्त जो भी कुछ प्रतीत हो रहा है, सब मिथ्या है, भ्रम है। वेदान्त-सम्प्रदाय में आत्मा एवं ब्रह्म—दोनों—पर्यायवाचक शब्द हैं। आत्मा सत् चित् और आनन्दस्वरूप है। सच तो यह है कि ब्रह्म (आत्मा) न तो सत् है, न तो चित् है और न आनन्दस्वरूप ही है। वह निर्गुण है, निर्धमं है। ऐसी अवस्था में उसे सत्, चित् तथा आनन्दरूप कहना कैसे युक्ति-संगत हो सकता है? इसका उत्तर यहो दिया जा सकता है कि आत्मा को सिद्धिदानन्द कहना औपचारिकमात्र है। वस्तुतः सिच्चदानन्द का अर्थ है—ब्रह्म (आत्मा) वह है जो असत् अचेतन तथा निरानन्द नहीं है। यह आत्मा ज्ञान का आश्रय नहीं, अपितु ज्ञानस्वरूप ही है।

#### अजान

अज्ञान को माया और अविद्या भी कहा जाता है। प्रश्न उठता है, यदि ब्रह्म निर्विशेष तथा निर्लक्षण है तो उससे सविशेष तथा सलक्षण जगत् की सृष्टि कैसे हुई ? एक ब्रह्म से इस नानारूपात्मक जगत् की उत्पत्ति कैसे सम्भव हुई ? आदि प्रश्नों के समाघान के लिए अज्ञान का स्वरूप जानना आवश्यक है। यहाँ यह समझ लेना आवश्यक होगा कि अज्ञान ज्ञान का लभाव रूप नहीं है। यह अनि-वंबनीय है। इसके स्वरूप का कुछ भी निर्घारण सम्भव नहीं है। यह न सत् है और न असत् ही। यदि इसे सत् माना जाय तो भी ठीक नहीं हो सकता, क्योंकि ज्ञान होने की अवस्था में इसका बोघ हो जाता है। वही वस्तु सत् होती है, जो त्रिकाल में बाधित न हो सके। इसे असत् भी नहीं माना जा सकता, क्योंकि प्रतीति होती है। अतः इसे सत् तथा असत् आदि से अनिवंबनीय मानना ही तर्कसम्मत होगा। सांख्य की प्रकृति की भौति यह त्रिगुण है। यह भावरूप एवं ज्ञानविरोधी भी है। यही कारण है कि प्रत्येक व्यक्ति यह अनुभव करता है कि 'अहमज'' 'मैं अज्ञ हूँ'।

### अज्ञान ( माया ) की कुछ विशेषताएँ

१ — सांख्य की प्रकृति की भौति ही यह भी अचेतन और जड़ है। सांख्य की प्रकृति अविनाशी होने के कारण सत् है, किन्तु अद्वैत वेदान्त की यह माया स्वतंत्र न होने के कारण सत् नहीं है। यह अपने अस्तित्व के लिये ईश्वर पर आधा-रित है।

२—माया ब्रह्म की शक्ति है। यह ब्रह्म से अविभाज्य तथा पूर्णत: उसी पर स्नाघारित है। माया और ब्रह्म का सम्बन्ध भी एक विशेष प्रकार का ही सम्बन्ध है, जिसे 'तादात्म्य' सम्बन्ध कहते हैं।

३—यह भावस्वरूप है। फिर भी इसे सत् नहीं कहा जा सकता। अभावा-रमक न होने के कारण ही इसे भावरूप माना जाता है।

४—इसकी आवरण तथा विक्षेप नामक दो शक्तियाँ हैं। अपनी आवरण शक्ति से यह वस्तु (ब्रह्म ) के यथार्थ रूप को ढक लेती है, और विक्षेप शक्ति से उसमें अन्य वस्तु (अर्थात् जगत् के ) होने का भ्रम पैदा करती है।

५—यह न सत् है, न असत् है। इसके स्वरूप का ठीक-ठीक निर्धारण न हो सकने के कारण इसे अनिर्वचनीय कहते हैं।

६—यह भ्रान्ति और अध्यास की जननी है। इसी के कारण ब्रह्म में जगत् का भ्रम होता है।

७-यह ज्ञान से समाप्त हो जाती है।

#### माया ( अज्ञान ) के भेद-

माया ( अज्ञान ) के दो भेद हैं — (१) समष्टि और (२) व्यष्टि । ऊपर बतलाये गये प्रकार से जब अविद्या अपनी आवरण शक्ति के द्वारा सब वस्तु ढक लेती है, तब उसे अविद्या या अज्ञान की समष्टि कहते हैं, और जब एक वस्तु को ढकती है, तब उसे अविद्या या अज्ञान की व्यष्टि कहते हैं।

#### ईश्वर

निर्विशेष एवं निर्गुण ब्रह्म जब माया की समिष्ट रूप उपाधि से आवृत होता है, तब सगुण ब्रह्म या ईश्वर कहा जाता है।

#### जीव

जीव को व्यष्टि एवं प्राज्ञ भी कहते हैं। अज्ञान या माया को व्यष्टि रूप उपाधि से आवृत होने पर आत्मा को जीव कहा जाता है। यह शरीर और इन्द्रियों का अध्यक्ष तथा कर्म-फल का भोक्ता है।

#### बन्धल

वेदान्त के अनुसार समस्त जगत्प्रपञ्च असत्य, जड़ और दु:खपूर्ण है। एकमात्र अहा ही सत् चित् एवं आनन्दमय है। जीव और ब्रह्म अभिन्न हैं। जब तक जीव अविद्याल्पी पाश में जकड़ा रहता है, तभी तक उसकी वैयक्तिक सत्ता रहती है। वह अपने आप को संसार की वस्तुओं से जुड़ा हुआ अथवा अभिन्न मानने लगता है। साधना के फलस्वरूप जब जीव का अविद्याल्पी पाश, ज्ञान के उदित होने पर, बिनष्ट हो जाता है, तब उसे भान होता है कि न वह शरीर है, न इन्द्रिय है, न मन है और न बुद्धि ही है। वह अपने आपको अद्वितीय अखण्ड ब्रह्म से अभिन्न समझने लगता है। यही है उसकी अपने सही स्वरूप की उपलब्धि। किन्तु अविद्या के कारण जब तक उसमें अहंकार एवं राग-देष आदि की भावनाएँ बनी रहती हैं, तब तक जीव ब्रह्म के साथ अपने तादात्म्य को नहीं पहचान पाता है। यह अपने सही स्वरूप चैतन्य को नहीं समझ पाता है। यही है जीद का बन्धन। अज्ञान ही बन्धन है।

#### मोक्ष

भारतीय मनीषा ने मोक्ष को मानव-जीवन का सर्वस्व माना है। वेदान्त केः अनुसार यह मोक्ष एकमात्र ज्ञान से ही उपलब्ध हो सकता है, कर्मों से नहीं। जीख के द्वारा अपने सच्चे एवं यथार्थ रूप को जान लेना ही मोक्ष है। मोक्ष और ब्रह्म — ये दोनों — पर्यायवाची शब्द हैं। जब तक जीव अज्ञान की शक्तियों से जकड़ा जाकर अपने को संसार समझता रहता है, तब तक तो वह इस संसार में इघर से उघर भटकता रहता है। किन्तु जब अतीत के संस्कार तथा वर्तमान की साधना के फलस्वरूप व्यक्ति ब्रह्म का साक्षात्कार कर लेता है. (अर्थात् अपने सही रूप को पहचान लेता है) तब मुक्त हो जाता है, ब्रह्म हो जाता है। ज्ञान के उदय तथा अज्ञान के विनाश का हो नाम मोक्ष है।

#### सांख्य और अद्वैत वेदान्त

अद्वैत वेदान्त का अध्येता व्यक्ति कभी-कभी यह सोचने लगता है कि वेदान्त की भित्ति सांख्य के सिद्धांतों पर आधृत है।

वेदान्त सांख्य से प्रभावित है। वस्तुतः सांख्य का यह प्रभाव अद्वैत वेदान्त पर किस सीमा तक है? इसकी परीक्षा के लिए दोनों दर्शनों की सृब्टि एवं प्रलय की प्रक्रिया तथा चेतन की विशेषताओं का अध्ययन करना होगा।

सांस्य की प्रकृति त्रिगुणात्मक है। एकत्र मिलित सत्त्व, रजस् एवं तमस् की साम्यावस्था का ही नाम प्रकृति है। इसी प्रकृति से समग्र जड़-चेतन् जगत् की सृष्टि होती है। जड़ प्रकृति जब पुरुष के सम्पर्क में आती है, तब इसमें गित स्पन्दन पैदा हो जाता है। उस समय प्रकृति से बुद्धि और बुद्धि से अहङ्कार, अहङ्कार से पञ्च तन्मात्राएँ और एकादश इन्द्रियाँ—पञ्च कर्मेन्द्रियाँ, पञ्च ज्ञानेन्द्रियाँ और मन—उत्पन्न होती हैं। पञ्च तन्मात्राओं से पञ्च महाभूतों की सृष्टि होती है।

सांख्य के अनुसार एकमात्र पुरुष के भोग एवं मोक्ष के लिए ही प्रकृति सृष्टि की ओर उन्मुख होती है। सम्पूर्ण सृष्टि अव्यक्त अर्थात् प्रकृति का ही परिणाम है।

अद्वेत वेदान्त भी सम्पूर्ण जगत् की उत्पत्ति त्रिगुणात्मक अव्यक्त अर्थात् अज्ञान से ही मानता है। यह पुरुष के स्थान में अव्यक्त के साथ ब्रह्म के संयोग को सृष्टि के कारण के रूप में स्वीकार करता है। अज्ञान भी जड़ एवं त्रिगुणात्मक माना गया है।

सांस्य सम्पूर्ण कार्य का उत्तरदायित्व प्रकृति पर ही डालता है। पुरुष सर्वथा

उससे असम्पृक्त रहता है। वह बुद्धि के संयोग से अपने आपको सुखी एवं दुःखों मान बैठता है। वस्तुतः वह सृष्टि का एक तटस्य साक्षी मात्र है। वह अहंकार से विमूढ होकर अपने आपको कर्ता मानने लगता है। सच तो यह है कि सांख्य के अनुसार पुरुष का बन्ध और मोक्ष भी असत्य है। जिस प्रकार सेना की जय-पराजय सेनापित पर आरोपित होती है, उसी प्रकार प्रकृति का ही बन्ध और मोक्ष पुरुष पर आरोपित होता है। देखिये—

तस्मान्न बध्यते नापि मुच्यते नापि संसरित कश्चित्।
संसरित बध्यते मुच्यते च नानाश्रया प्रकृति: ॥ (संख्याकारिका-६२)
अद्वैत वेतान्त के अनुसार भी आत्मा (जीव) न वद्ध होता है और न मुक्त
होता है। वह न मुमुक्षु है और मुक्त हो। न उसका निरोध होता और न
उत्पत्ति हो (देखिये—पञ्चदशी, कूटस्थदीप प्रकरण—७१)। यहाँ पर अद्वैत
वेदान्त और सांख्य की प्रक्रिया में पर्याप्त साम्य प्रतीत होता है। परन्तु दोनों
में भिद यह है कि सांख्य में बन्च एवं मोक्ष की क्रिया मिथ्या नहीं है। वहाँ
प्रकृति के बन्ध एवं मोक्ष पुष्प में आरोपित होते हैं। परन्तु वेदान्त में जब
प्रकृति ही अज्ञान एवं भ्रान्ति है, तब बन्ध और मोक्ष भी भ्रान्ति हो हैं।

अद्वैत वेदान्त में आत्मा एक है। यह अज्ञान की व्यिष्ट से उपहित होकर भिन्न भिन्न प्रतीत होता है। सांख्य पुरुष की अनेकता मानता है। उनके अनुसार पुरुष बहुत से हैं—

जन्ममरणकरणानां प्रतिनियमादयुगपत्प्रत्तेश्च । पुरुषबहुत्वं सिद्धं त्रैगुण्यविपर्ययाच्चैव ॥ (सांख्यकारिका-१८)

इस प्रकार हम देखते हैं कि सांख्य एवं वेदान्त में कित्यय वातों में साम्य है। किन्तु सांख्य को अपेक्षा अद्वैत वेदान्त के वहुत से सिद्धान्त अधिक विकसित एवं भिन्न हैं। ऐसा होना स्वाभाविक भी है। सांख्य अद्वैत वेदान्त की अपेक्षा प्राचीन है। इसमें सन्देह नहीं कि सांख्य को अपने तत्त्वों के निर्धारण में स्वतंत्र चिन्तन करना पड़ा होगा। वेदान्त की तत्त्व-प्रक्रिया सांख्य को आधार बनाकर अधिक सरस्वता से विकसित हई है। अतः वेदान्त की चिन्तनधारा का अधिक सुस्पब्द, विस्तृत एवं तर्कसंगत होना स्वभाविक भी है।

रमाशङ्कर त्रिपाठी

# व्याख्याकर्तुः परिचयः

ग्रामोऽस्ति गम्भीरपुरं मीरजापुरमण्डले। विन्ध्यक्षेत्राञ्चिते यत्र त्रिपाठीषाह्यणान्वये ॥ १ ॥ जातो रामसुमेराह्वो बुधः परमधार्मिकः। तस्य भार्याऽञ्जनानाम्नी शङ्करस्य सती यथा।। २।। प्रास्त चतुरः पुत्रान् प्राणीपम्येन संस्मृतान्। येवां ज्येष्ठो रामरूपो दयाधर्मान्वितः सुधीः॥ ३॥ त्रिवेणीशङ्करः स्यातः पण्डितोऽस्ति द्वितीयकः। रमाशङ्करनामाऽहं व्याख्याकृतु तृतीयकः ॥ ४ ॥ वात्सल्यभाङ्नः सततं चतुर्थो हरिशङ्करः। सहायभूतः सर्वेषामेषां स्नेहानुविधतः ॥ ५ ॥ सोऽहं सम्प्रार्थये मूळं परमात्मानमीध्वरस् । हृदयग्राहिणी भूयात् कृतिः कान्ता विदां सम ॥ ६ ॥ ॥ श्रमम् ॥

. .

### श्रीमत्सदानन्दयोगीन्द्रविरचितः

# वेदान्तसारः

## 'कौमुदी'-संस्कृत-हिन्दी-च्याख्योपेतः 'म्म्ल्प्र≫ऽ।

अखण्डं सिच्चदानन्दमवाङ्मनसगोचरस् । आत्मानमिखलांघारमाश्रयेऽभोष्टसिद्धये ॥१॥

अन्ययः—( अहम् ), अभीष्टसिद्धये, अलण्डम्, सिन्चदानन्दम्, अवाङ्मनर गोचरम्, अलिलाघारम्, आत्मानम्, आश्रये ॥ १ ॥

शब्दार्थ:—(अहस् = मैं) अभीष्टिसिद्धये = प्रंथसमाप्तिरूप अभीष्ट सिद्धि के लिए अथवा मोक्ष प्राप्तिरूप अभीष्ट की सिद्धि के लिए, अखण्डस् किसी भी तरह के भेद से शून्य अथवा अविद्याकित्पत देश, काल और वस्तु परिच्छेद से रहित (अर्थात् अनन्त), सिच्चदानन्दम् = सत्स्वरूप (अध्कभी भी किसी से भी वाधित न होने वाले), ज्ञानस्वरूप या चैतन्यस्वरूप त्र आनन्दस्वरूप अवाङ्मनसगोचरम् = वाणी और मन की पहुँच से परे (अर्था अनिर्वचनीय और अचिन्त्य), अखिलाधारम् = समस्त (आकाश आदि प्रपञ्च के आश्रय (अर्थात् सृष्टि, स्थिति तथा विनाश के कारण), आत्मानम् = आत्म का (ब्रह्म का), आश्रये = आश्रय ले रहा हूँ ॥ १॥

अर्थ:—(मैं) ग्रन्थ-समाप्तिरूप अभीष्ट की सिद्धि के लिए अथवा मोक्षप्र रूप अभीष्ट की सिद्धि के लिए किसी भी तरह के भेद से शून्य अथवा अविक किल्पत देश, काल और वस्तु के परिच्छेद से रहित (अर्थित् अनन्त ) सत्स्व ( अर्थित् कभी भी किसी से भी वाधित न होने वाले ), ज्ञानस्वरूप या चैत

चिकीषितस्य ग्रन्थस्य निर्विष्न परिसमाप्तिकामः शिष्टाचारानुरूपं प्रतिपाद्यं वन् स्वनयन् मंगलमाचरति — अखण्डिमित्यादिना । अहं सदानन्दः, अभीष्टिसिद्धये— अभीष्टस्य = ग्रंथपरिसमाप्तेः निःश्रेयसस्य वा सिद्धये = लाभाय, अखण्डम् =सज तीयविजातीयस्वगतभेदशून्यम्' सिच्चदानन्दम्—सत् = सत्तावान्, न तु शून्य स्वरूप तथा आनन्दस्वरूप, वाणी आर मन की पहुँच से परे (अर्थात् अनिर्वचनीय और अचिन्त्य ), समस्त (आकाश आदि प्रपञ्च ) के आश्रय (अर्थात् सृष्टि, स्थिति तथा विनाश के कारण ) आत्मा का (अर्थात् झहारूप आत्मा का आश्रय हे रहा हूँ ॥ १ ॥

टिप्पणी—सिच्चिदानन्दम्—सत्—आत्मा (ब्रह्म ) सत् है, क्योंिक िकसी भी काल में किसी से भी उसका बाध नहीं होता । अहैत वेदान्त के अनुसार तीन प्रकार के सत् हैं—(१) प्रातिभासिक सत्, (२) व्यावहारिक सत्, (३) पार-मार्थिक सत् । इनमें ब्रह्म हो पारमार्थिक सत् है; अन्य सब प्रातिभासिक सत् या व्यावहारिक सत् हैं। प्रातिभासिक तथा व्यावहारिक सत् माया के कार्य हैं, अत: वे मिथ्या हैं।

चित् — आत्मा ( ब्रह्म ) चैतन्यस्वरूप है। यह चैतन्य ब्रह्म का गुण नहीं अपितु स्वरूप है। यदि इसे चैतन्यस्वरूप न माना जाय तब ती यह अन्धकार के समान जर्ड़ हो जायगा।

आनन्द — ब्रह्म आनन्दस्वरूप भी है। यही कारण है कि विचारशील व्यक्ति उसकी ओर प्रवृत्त होते हैं। ब्रह्म तथा आनन्द में गुण-गुणीभाव तथा धर्म-धर्मी-भाव भी नहीं है। आनन्द ब्रह्म का स्वरूप ही है।

आत्मानम् — यहाँ आत्मा शब्द का अर्थ जीवास्मान होकर परमात्मा अर्थात् वहा है। यही कारण है कि ब्रह्म का बोध कराने वाले अखण्ड, सिन्नदानस्द आदि शब्द 'आत्मानम्' के विशेषण के रूप में प्रयुक्त हुए हैं।। १।।

न वाज्नुतम्, चित् = ज्ञानं स्वप्रकाशचैतन्यरूपिमत्यर्थः, अनेन ब्रह्मणोऽन्धकारस्येव जाडघं निरस्तम्, आनम्दम् = आनन्दस्वरूपम्, अमेन तस्मिन् जनानां प्रवृत्तिनिदिष्टा इयता ब्रह्मणः स्वरूपणं विधिमुखेन कृतमधुना निषेधमुखेन तत्प्रतिपादयति अवाङ्मनसगोचरम् — वाक् च मनक्चेति वाङ्मनसे तयोगींचर इति वाङ्मनसगोचरः, न वाङ्मनसगोचरः इत्यवाङ्मनसगोचरस्तम्, इन्द्रियातीतम्, अमेन ब्रह्मणः सर्वसाक्षकत्वं स्वितम्, अविलाधारम् — अविलस्यः = समग्रस्याकाशादिः प्रपञ्चस्य आधारम् = धाभमम्, प्रपञ्चस्य सृष्टिस्यितिल्यानां कारणमिति यावत्, ब्रह्मणस्तटस्यलक्षणमेतद्यशा अत्रवामरादिकं राजः, आत्मानम् = परमात्मानम्, ब्रह्म इति यावत्, ब्राह्मणे = एकत्वेन प्रतिपद्ये ॥ १॥

अर्थतोऽप्यद्वयानन्दानतोतद्वैतभानतः । गुरूनाराध्य वेदान्तसारं वक्ष्ये यथामिष ॥ २॥

अन्वयः—अतीतद्वैतभानतः, अर्थतः, अपि, अद्वयानन्दान्, गुरून्, आराध्य, यथामित, वेदान्तसारम्, वक्ष्ये ॥ २ ॥

शब्दार्थः — अतीतद्वैतभानतः = द्वैत का भान दूर हो जाने से, अथवा आत्मा का साक्षात्कार हो जाने के कारण, अर्थतः = यथार्थ रूप से, अपि =भी, अद्वयानन्दान् = अद्वयानन्द, गुरून् = गुरु की, आराध्य = आराधना करके, यथामित = युद्धि के अनुसार, वेदान्तसारम् = वेदान्तसार (नामक ग्रन्थ) को, वक्षे = कहँगा।। २।।

अर्थ: — हैत का भान हूर हो जाने से अथवा आत्मा का साक्षात्कार हो जाने के कारण यथार्थ रूप से (न कि केवल नाम से ही) अद्वयानन्द गुरु की आराधना करके (अपनी) बुद्धि के अनुसार वेदान्तन्तर (नामक ग्रन्थ) को कहूँगा ॥ ३ ॥

टिप्पणो — अर्थतोऽप्यद्वयानन्दान् — ग्रन्थकार सदानन्द के गुरु का नाम त्या अद्वयानन्द । अद्वयानन्द का अर्थ है – अद्वैत आनन्द का अनुभव करने वाले । ग्रन्थकार के गुरुदेव न केवल नाम से ही अद्वयानन्द थे अपितु अद्वैत आनन्द का अनुभव करने के कारण यथार्थ रूप से भी अद्वयानन्द थे।

गुरून् -- यहाँ 'गुरु' एक वचन के स्थान पर आदर की सूचना के लिये बहु-वचन का प्रयोग किया गया है।

वेदान्तसारम् — वेदान्तसार का अर्थ है — (१) वेदान्तों का सार तथा (२) वेदान्तसार नामक ग्रन्थ।। २।।

वेदान्तसारम् — पीछे श्लोक संख्या दो में वेदान्त शब्द आया है। वेदान्त का अर्थ क्या है ? इस जिज्ञासा के उत्तर में बतला रहे हैं—

अर्थतोऽपीति । अतीतद्वैतभानतः—अतीतम् = अपगतम् द्वैतस्य भानम् = द्वैतभानम् यतस्तस्मात्, अथवा अतीतम् = दूरीभूतम् द्वैतं यस्मात्तदतीतद्वैतम् = प्रत्यगात्मतत्त्वम् तस्य भानम् = साक्षात्कारस्तस्मात्, अर्थतः = यथार्थतः न तु नामत एवेति भावः, अद्वयानन्दान्—अद्वये-आनन्दो येषां तान्, गुरूनत्र आदरायं बहुवचनम्, आराध्य = प्रणामादिना उपास्य, यथामित = बुद्धचनुसारम्, वेदान्त सारम्, वक्ष्ये = प्रतिपादयिष्ये ॥ २ ॥

वेदान्तो नामोपनिषत्प्रमाणं तदुपकारीणि शारीरकसूत्रादीनि च। अस्य वेदान्तप्रकरणत्वात्तादीयैरेवानुबन्धैस्तद्वत्तासिद्धेनं ते पृथगा-छोचनीयाः ॥ ३ ॥

अर्थ:—(प्रमाणक्ष्य ब्रह्म विद्या को) प्रमाणक्ष्य उपनिषद ही मुख्यक्ष्य से वेदान्त के नाम से जानी जाती हैं। और उन (उपनिषदों) के उपकारक (अर्थात् उनके मत के प्रतिपादक) शारीरकसूत्र आदि भी (गीण रूप से) वेदान्त हैं। इस (वेदान्तसार नामक ग्रन्थ) के वेदान्त का ही प्रकरण ग्रन्थ होने के कारण, उस (वेदान्त) के ही अनुवन्धों (परमावश्यक विचारणीय अंगों) से अनुबन्धयुक्तता सिद्ध हो जाने के कारण उन (अनुबन्धों) की अलग से विवेचना करने की आवश्यकता नहीं है।। ३।।

टिप्पणी — उपनिषदप्रमाणम् — उपनिषद् रूप प्रमाण 'उपनिषद्' शब्द की सिद्धि तप नि तपमांपूर्वक षद्छ ( सद् ) धातु से विवप् प्रत्यय करने पर होती है उप + नि + षद्छ ( सद् ) + विवप् । षद्छ ( सद ) धातु के तीन अर्थ हैं — (१) विशरण अर्थात् नाश, (२) गित और (३) अवसादन ( शिथिली-करण )। यहा इस धातु के उक्त तीनों ही अर्थ संगत होते हैं । जब कोई मुमुझू व्यक्ति उपनिषद् नाम से जानी जाने वाली इस ब्रह्म विद्या के उप ( समीप ) जाकर नि ( अर्थात् निश्चय ) के साथ इसका सेवन करता है तो यह उस मुमुझू के—

- (१) "यह संसार ही सार वस्तु है" इस विचार को शिथिल कर देता है (संसारसारतामित सादयति = विषादयति शिथिलयति इति वा।)
- (२) तदनन्तर उसके जन्म-मरण रूप संसार चक्र के कारण रूप अज्ञान का ही विनाश करती है (दु:खजन्ममरणादिमूलाज्ञानं सादयति = उन्मूलयति )।
- (३) पुनः सबके अन्त में ब्रह्म के पास उस मुमुक्षु को पहुँचा देती है। (परमधेयोरूपं प्रत्यगात्मानं सादयति = गमयति )।

वेदान्तपदं विवृणोति — वेदान्तोनामेत्यादिना । उपनिषत्प्रमाणम् - उपनिषदः एव प्रमाणम्, उपनिषदो यत्र प्रमाणं वेति, तदुपकारीणि — तस्य=वेदान्तस्य उपकारीणि = अर्थविचारादिना अनुकूलानि, शारीरकसूत्रादोनि — ब्रह्मसूत्रादीनि आदिना भगवद्गीताया अपि ग्रहणम् । अस्य=वेदान्तसारनाम्ना सूत्रितुमारब्यस्यास्य

उक्त विवेचन से यह स्पष्ट हो गया है कि मुख्यरूप से मह्मविद्या हो वेदान्त के नाम से कही गई है। किन्तु इस ब्रह्मविद्या के प्रतिपादक ग्रन्थ भी प्रतिपाद-प्रतिपादक सम्बन्ध से उपनिषद् कहे जाते हैं।

शारीरकसूत्रादीनि — "शरीरमेव शारीरकं तत्र भवो जीवः शारीरकः सः सूत्र्यते = याथातथ्येन निरूप्यते यैस्तानि शारीरकसूत्राविनि "अथातो ब्रह्माजज्ञासा; इत्यादानि वेदान्तसूत्राणि।" इस कुत्सित शरीर को ही शरीरक कहते हैं। इसमें निवास करने वाला आत्मा शारीरक कहा जाता है। इसका ठीक ठीक निरूपण जिन सूत्रों में किया जाये वे शारीरकसूत्र कहे जाते हैं। शारीरक सूत्र को ही ब्रह्मसूत्र या वेदान्तसूत्र भी कहते हैं। आदि पद से गीता तथा शङ्कराचार्य के द्वारा कृत उसके भाष्य को ग्रहण किया गया है।

प्रकरण — किसी एक शास्त्र के एक अंश से सम्बद्ध तथा दूसर शास्त्रों के भी यथावसर उपयुक्त अंश को ग्रहण करने वाले ग्रन्थ को विद्वान् लोग प्रकरण कहते हैं —

''शास्त्रैकदेशसम्बद्धं शास्त्रकार्यान्तरे स्थितम् । आहुः प्रकरणं नाम ग्रन्थभेदं विपश्चितः'' ।। ३ ।।

वेदात्त के वे चार अनुबन्ध (अर्थात् परस्पर श्रृङ्खलित विचारणीय तत्त्व ) कौन-कौन हैं ? इस जिज्ञासा के उत्तर में बतला रहे हैं —

#### अनुबन्धचतुष्ट्यम्

तत्रानुष्ठन्धो नामाधिकारिविषयसम्बन्धप्रयोजनानि ॥ ४॥ अर्थः—वेदान्त के अनुबन्ध हैं – (१) अधिकारी, (२) विषय, (३) सम्बन्ध और (४) प्रयोजन । (और ये ही इस वेदान्तसार के भी अनुबन्ध हैं )॥ ४॥ अब आगे क्रमशः इन चारों अनुबन्धों का निरूपण किया जा रहा हैं —

अधिकारी तु विधिवदधीतवेदवेदाङ्गत्वेनापाततोऽधिगताखिलवेदार्थोऽ-स्मिन् जन्मिन जन्मान्तरे वा काम्यनिषिद्धवर्जनपुरस्सरं नित्यनैमित्तिक-प्रायिवत्तोपासनानुष्ठानेन निर्गतनिखिलकल्मषतया नितान्तिर्मलस्वान्तः साधनचतुष्टयसम्पन्नः प्रमाता ॥ ५ ॥

अर्थ: — जिसने वेदों तथा (शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिष रूप) वेदांगों का विधिपूर्वक अध्ययन करके समस्त वेदों के तात्पर्य को

भन्यस्य, तदीयैः = वेदान्तीयैरित्यर्थः, तद्वत्तासिद्धेः = अनुवन्धवत्त्रासिद्धेः, ते = अनुवन्धा इत्यर्थः। अधिकारिणं निरूपयति—अधिकारीति। अधिगताखिरु

सामान्य रूप से ज्ञात कर लिया है और (२) जो इस जन्म अथवा पूर्व जन्मों में काम्य एवं निषिद्ध कर्मों का परित्याग करके, नित्य-नैमित्तिक, प्रायश्चित्त तथा उपासना के अनुष्ठान से समस्त पापों के दूर हो जाने के कारण अपना अन्तः करण अत्यन्त निर्मल कर लिया है तथा (३) जो साधनचतुष्ट्य से सम्पन्न है, ऐसा प्रमाता (अर्थात् प्रमाणों के द्वारा ब्रह्मरूप प्रमेय का जिज्ञासु पुरुष) इस ( ग्रन्थ तथा ब्रह्मविद्या ) का अधिकारो है।। ५।।

टिप्पणी—विधिवदधीत ० — ब्रह्मचर्य-व्रत धारण करके धर्मशास्त्र में बतलाई गई विधियों के अनुसार वेदांगों के साथ चारों वेदों के अध्ययन से उनका सविधि अर्थ जानकर ही व्यक्ति इस ग्रन्थ के अध्ययन का अधिकारी बनता है।

प्रमाता-प्रमाणों के आधार पर ब्रह्मरूप प्रमेय को जानने की इच्छा वाला व्यक्ति हो प्रमाता कहा जाता है।

काम्यनिषिद्ध०-काम्य, निषिद्ध तथा निरय आदि वर्म और साधनचतुर्टय आदि क्रमशः आगे बतलाये जा रहे हैं।। ५।।

काम्यानि स्वर्गादोष्टसाधनानि ज्योतिष्टोमादोनि । निषिद्धानि नरकाद्य-निष्टसाधनानि ब्राह्मणहननादोनि । नित्यान्यकरणे प्रत्यवाय साधनानि सन्ध्यावन्दनादोनि नैनित्तिकानि पुत्रजन्माद्यनुबन्धोनि जातेष्ट्यादोनि । प्रायश्वित्तानि-पापक्षयसाधनानि चान्द्रायणादोनि । उपासनानि — सगुण-ब्रह्मविषयमानसव्यापाररूपाणि शाण्डिल्यविद्यादोनि ॥ ६ ॥

अर्थः—स्वर्ग आदि अभीष्मित (लोकों की प्राप्ति) के साधन ज्योतिष्टोम आदि (यज्ञ) काम्य कर्म हैं। नरक आदि अनिष्ट (स्थानों की प्राप्ति) के साधन ब्राह्मण हत्या आदि निषिद्ध कर्म हैं। न करने पर (प्रत्यवाय = पापों या भावी दुःखों) के कारण सन्ष्यावन्दन आदि नित्य-कर्म हैं। पुत्र जन्म आदि के अनन्तर किये जाने वाले जातेष्टि आदि कर्म नैमित्तिक कर्म हैं। पापों के विनाश के साधन

वेदार्थः-अधिगतः = गृहीतः अखिलः = समग्रः वेदानामर्थः-तात्पर्यं येन सः, नितान्तिनिर्मेलस्वान्तः-नितान्तम् = अत्यन्तम् निर्मेलम् = निष्कलुषम् स्वान्तम् = स्वान्तः करणं यस्य सः, निर्गतिनिखिलकलम्पतया — निर्गतानि = अपगतानि द्वरीभूतानीति यावत् निखिलानि = समस्तानि कल्मषाणि = पापानि यस्य सः निर्गतिनिखिलकत्मषः, तस्य भावो निर्गतिनिखिलकल्मषता तया, साधनचतुष्टय-सम्पन्नः — साधनानां चतुष्टयमिति साधनचतुष्टयं तेन सम्पन्नः = युक्तः ।। काम्या-

चान्द्रायण आदि ( वत ) प्रायश्चित कहे जाते हैं। सगुण बहा को आलम्बन बनाने वाली मानसिक व्यापार रूप ( अर्थात् ध्यानरूप शाण्डिल्यविद्या आदि उपासना कर्म हैं।

टिप्पणी-काम्यानि--किसी कामना से किया जाने वाला कर्म काम्य-कर्म

कहलाता है।

निषिद्धानि—आ कमं पाप और उसके फलस्वरूप नरक आदि अप्रिय स्थानों

को प्राप्त कराने के कारण बनते हैं, वे निषिद्ध कर्म हैं।

नित्यानि — नित्य कर्मों को करने से यद्यपि कोई पुण्य नहीं होता, किन्तु न करने से पाप अवश्य होता है। कुछ लोग नित्य कर्मी को पूर्व जन्म के पापों का विनाशक वतलाते हैं।

नैमित्तिकानि — किसी निमित्त को प्राप्त करके, धर्म-शस्त्रों के द्वारा जिनका विज्ञान अवश्य कर्तव्य के रूप में किया जाता है, वे नैमित्तिक कर्म कहलाते हैं।

प्रायश्चित्तानि — निषिद्ध कर्मों को करने तथा विहित कर्मों को न करने से लगने वाले पापों के विनाश के लिए जो कर्म किये जाते हैं वे प्राश्चित्त

कहलाते हैं।

चान्द्रायणादीनि-चान्द्रायण एक प्रकार के उपवास का नाम है। इसमें चन्द्रमा की वृद्धि एवं क्षय के अनुसार आहार को घटाया तथा बढ़ाया जाता है। जैसे इस व्रत का कर्ता शुक्ल पक्ष की प्रतिपद् को एक ग्रास खाता है और क्रमशः बढ़ते हुए पूर्णिमा को पन्द्रह गास । इसी प्रकार कृष्ण पक्ष में क्रमशः घटाता है।

उपासना - उपासना मानिसिक व्यापार है। इसमें सगुण ब्रह्म का घ्यान

किया जाता है।

शाण्डिल्यविद्यादीनि— छान्दोग्योपनिषद् (३।१४।१) में आया हुआ वह प्रकरण जिसमें सगुणोपासना का वर्णन है-शाण्डिल्य विद्या के नाम से जाना जाता है ॥ ६ ॥

दीनि निरूपयति - काम्यानोति । फलोद्देशेन विधीयमानानि कर्माणि काम्यकर्माणि सन्ति । निषिद्धानि -- सांसारिकसुखरागात् कृतानि ब्राह्मणहननादीनि घर्मशास्त्र-निषद्धानि कर्माणि । नित्यानि - अकरणे पापसावनानि सन्व्यादीनि । नैमित्ति-कानि — निमित्तवशात्कृतानि जातेष्टयादीनि । प्रायश्चित्तानि — पापिवनाश-साधनानि चान्द्रायणादीनि । उपासनानि — सगुणब्रह्मध्यानरूपाणि शाण्डिल्य-विद्यादीनि ॥

अब नित्य आदि कर्मी के प्रधान और अप्रधान फलों के विषय में बतलाया जा

का है-

एतेषां नित्यादोनां बुद्धिशुद्धिः परम्प्रयोजनम् उपासनानां तु चित्ते-काग्रधम् । 'तमेतमात्मनं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन' इत्यादिश्रुतेः, 'तपसा कल्मषं हन्ति' इत्यादिस्मृतेश्च । नित्यनैमित्ति-क्योरुपासनानां त्ववान्तरफलं पितृलोकसत्यलोकप्राप्तिः 'कर्मणा पितृलोको विद्यया देवलोक' इत्यादिश्रुतेः ॥ ७ ॥

अर्थ:— इन नित्य नैमित्तिक और प्रायश्चित कर्मी का परम प्रयोजन है-बुद्धि की शुद्धि। उपासनाओं का परम प्रयोजन है— ''चित्त की एकाग्रता।'' उस ( अर्थात् उपनिषदों में विणत ) इस आत्मा को ब्राह्मण वेदों एवं यज्ञ के द्वारा जानने की इच्छा करते हैं। ( बृहदा०४।४।२२) इत्यादि श्रुति से तथा ''तपस्या के द्वारा ( ब्राह्मण ) पाप को विनष्ट कर देता है'' ( मनु० १२।१०४ ) इत्यादि स्मृति से भी ( नित्यादि कर्मों के द्वारा पापों का विनाश तथा चित्त की शुद्धि का समर्थन किया गया है। ) नित्य एवं नैमित्तिक कर्मों का अवान्तर (गौड, अप्रधान) फल है— पितृलोक की प्राप्ति तथा उपासना का अवान्तर ( अप्रधान ) फल है सत्यलोक की प्राप्ति । श्रुति भी कहती है—कर्म से पितृलोक तथा विद्या ( उपासना ) से सत्यलोक ( की प्राप्ति होती ) है'' बृहदा० ( १।६।१६ ) इत्यादि।

टिप्पणी-विविदिषन्ति—वेत्तु मिच्छन्ति इति वेद + सन् + अन्ति । आचार्य शङ्कर के अद्वैत वेदान्त के अनुसार कर्मकाण्ड मुक्ति का साक्षात् साधन न होकर परम्परया साधन है। यह व्यक्ति को ज्ञान अथवा जिज्ञासा तक पहुँचाने का एक सोपान है। अद्वैत वेदान्त तो एकमात्र ज्ञान से मुक्ति मानता है।

अवान्तरफलम् -- किसी फल देने वाले वृक्ष को लगाने का एकमात्र उद्देश्य होता है— फलों को प्राप्त करना। किन्तु व्यक्ति आवश्यकतानुसार उस वृक्ष की छाया का भी सेवन करता ही है। यह छाया-सेवन वृक्ष लगाने का मुख्य फल न होकर गौड फल है। मुख्य फल है— फलों को प्राप्त करना ही। ठीक इसी प्रकार नित्य-नैमित्तिक कर्मों का मुख्य फल है— चित्त की शुद्धि और अवान्तर = गौड फल है— पितृलोक की प्राप्ति। इसी तरह उपासना का मुख्य फल है चित्त की एकाग्रता और अवान्तर फल है— सत्यलोक की प्राप्ति। अवान्तर का अर्थ है— फमुख्य, गौड तथा अप्रधान।

सत्यलोक — यह भूमण्डल से ऊपर की ओर स्थित सातों लोकों में सब से ऊपर क्षियत है। सत्यलोक से मोक्ष का तात्पर्य नहीं है।। ७।।

पीछे कहा है कि — ''साधन चतृष्टय से सम्पन्न प्रमाता ही अधिकारी है।'' अब यहाँ यह जिज्ञासा उठती है कि ये चार साधन कौन-कौन हैं ? इसके उत्तर में कहा जा रहा है—

साधनचतुष्ट्यम्

साधनानि नित्यानित्यवस्तुविवेकेहामुत्रार्थफलभोगविरागशमादिषट्क-सम्पत्तिमुमुक्षुत्वानि । नित्यानित्यवस्तुविवेकस्तावद् 'वृह्मैव नित्यं वस्तु ततोऽन्यदिखलमनित्यिमि' ति विवेचनम् । ऐहिकानां स्रक्चन्दनविनतादि-विषयभोगानां कर्मजन्यतयाऽनित्यत्ववदामुिष्मकाणामप्यमृतादिविषयभोगान्नामनित्यसया तेभ्यो नितरां विरतिरिहामुत्रार्थफलभोगविरागः। शमादयस्तु शमदमोपरितितिक्षासमाधानाश्रद्धाख्याः। शमस्तावच्छ्रवणादिव्यतिरिक्तविषयेभ्यो मनसो निग्रहः। दमो बह्मोन्द्रयाणां तद्वचितिरक्तविषयेभ्यो निवर्तनम् । निवर्तितानामेतेषां तद्व्यतिरिक्तविषयेभ्य उपरणमुपरितः, अथवा विहितानां कर्मणा विधिना परित्यागः। तितिक्षा शीतोष्णादिद्वन्दसिह-ष्णुता। निगृहीतस्य मनसः श्रवणादौ तदनुगुणविषये च समाधिः समाधानम् । गुरूपदिष्टवेदान्तवावयेषु विश्वासः श्रद्धा । मुमुक्षुत्वं मोक्षेच्छा । एवंभूता प्रमाता अधिकारी 'शान्तो दान्तः 'इत्यादिश्रुतेः उक्तं च—

'प्रशान्तिचित्ताय जितेन्द्रियाय प्रहीणदोषाय यथोक्तकारिणे । गुणान्वितायानुगताय सर्वदा प्रदेयमेतत्सततं मुमृक्षुवे' इति ॥८॥ अर्थ-साधन हें-(१) नित्यानित्यवस्तुविवेक, (२) इहामुत्रार्थफल-भोगविराग, (३) शमदमादिषट्कसम्पत्ति और (४) मुमृक्षुत्व ।

साधनचतुष्टयं विवृणोति—नित्यानित्येत्यादिना । नित्यानित्यविवेकः— नित्यं च अनित्यं चेति नित्यानित्ये नित्यानित्ये च ते वस्तुनी इति नित्यानित्यवस्तुनी त्योः विवेकः—यथार्थतो ग्रहण, भेदज्ञानमिति वा । इहामुत्रार्थंफलभोगविरागः-इह = अस्मिन् जगति, अमुत्र=परलोके, अर्थ्यन्ते = प्रार्थ्यन्ते इति अर्थाः ते एव फलं कर्मजन्यत्वात् तस्य भोगः = आस्वादनं तस्मात् विरागः = अनाभोगात्मिका घृणा-बुद्धः, विधिना परित्यागः = शास्त्रोक्तरीत्या परित्यागः ॥

(१) एकमात्र ब्रह्म ही नित्य वस्तु है तथा उस (ब्रह्म) से भिन्न सब कुछ अनित्य है, ऐसा विवेचन करना ही नित्यानित्य वस्तु विवेक = नित्य और अनित्य वस्तुओं का विवेक है। (२) इस लोक में प्रांप्त होने वाले माला, चन्दन तथा स्त्री आदि विषयों के भोग जैसे कर्म के परिणाम होने के कारण अनित्य हैं, उसी तरह परलोक में प्राप्त होने वाले अमृत आदि विषयों के भोग भी । यंज्ञ आदिः कर्मों के परिणाम होने के कारण ) अनित्य है, ऐसा विचार कर उन (विषयों) से अत्यन्त वितृष्णा (विरति) का होना ही ऐहलीकिक तथा पारलीकिक फलों के भोग से विराग ( इहामुत्रार्थ-फल-भोग-विराग ) है। ( ३ ) शमादि ( पट्क-सम्पत्त ) है-शम, दम, उपरति, तितिक्षा, समाधान और श्रद्धा । श्रवण मननः तथा निदिध्यासन को छोड़कर अन्य विषयों से मन को मोड़ लेना ही शम है। ( श्रवण आदि ) बाहरी इन्द्रियों को उन ( श्रवण आदि ) के अतिरिक्त विषयों से हटा लेना दम है। विषयों से हटा लिये गये इन (बाह्य) इन्द्रियों का उन ( श्रवण आदि वाह्य इन्द्रियों ) के अतिरिक्त विषयों से उपरत हो जाना ( अर्थात् विषयों की ओर उन्मुख हो जाने के उत्साह से रहित हो जाना ) उपरमण अर्थात् उपरित है। अथवा (सन्ध्या) पूजन आदि वेद-विहित कर्मों का (स्मृतियों की) विधि से परित्याग करना अर्थात् संन्यास ले लेना ही उपरित है। गर्मी-सर्दी सुख-दुःख, जय पराजय ) आदि द्वन्द्वों (जोड़ों) को सहन करने की शक्ति का नाम है — तितिक्षा। वशा में किये गये ( निगृहीत ) मन का श्रवण आदि में और श्रवण आदि के अनुरूप (गुरुसेवा आदि ) विषयों में एकाग्र हो जाना ही समाधि है। गुरु के उपदेश तथा वेदान्त के वाक्यों में विश्वास होना श्रद्धा है। (४) मोक्ष की इच्छाका होना मुमुक्षुत्व है। इनसे युक्त प्रमाता 'शम से युक्त दम से युक्त' ( बृहदा० ४।४।२२ ) इस श्रुति के अनुसार ( इस ग्रन्थ एवं ब्रह्म-विद्या का अधि-कारी होता है। कहा भी गया है-

अन्वयः — प्रशान्तिचित्ताय, जितेन्द्रियाय, प्रहीणदोषाय, यथोक्तकारिणे, गुणा-न्विताय, च, अनुगताय, मुमुक्षवे, सर्वदा, एतत्, सकलम्, प्रदेयम् ।।

शब्दार्थ: —प्रशान्तिचित्ताय = शान्तिचत्तवाले, जितेन्द्रियाय = इन्द्रियों को वश में करने वाले, प्रहीणदोषाय = विनष्ट पाप वाले, यथोक्तकारिणे = यथाविधि आचरण करने वाले, गुणान्विताय = (विवेक, वैराग्य उपरित आदि) गुणों से अलंकृत, च = तथा, अनुगताय = (गुरु के) अनुगामी, मुमुक्षवे = मोक्ष की इच्छा वाले व्यक्ति को, सर्वदा = सर्वदा, एतत् = यह, संकलम् = सम्पूर्ण ( आत्म-ज्ञान ), प्रदेयम् =देना चाहिये। ( उपदेशसाहस्रो १६।७२ )।।

अर्थ: — शान्तचित्त वाले, इन्द्रियों को वश में करने वाले, विनष्ट पाप वाले, यथाविधि आचरण करने वाले, (विवेक, वैराग्य, उपरित आदि ) गुणों से अर्ल-कृत तथा (गुरु के, अनुगामी मोक्षाभिलावी व्यक्ति को सर्वदा यह सम्पूर्ण (आत्म-ज्ञान ) देना चाहिये।।

टिप्पणी—साधन चतुष्टयम्—इन कथित चारों साधनों में पूर्व-पूर्व साधन उत्तरोत्तर साधनों के भी कारण होते हैं। जैसे—'नित्यानित्यवस्तुविवेक' अपने से बाद वाले 'इहामुत्रार्थफलभोगविराग' का और 'इहामुत्रार्थफलभोगविराग' 'शम-दमादिषट्कसम्पत्ति' का और 'शमदमादिषट्कसम्पत्ति' 'मुमुक्षुत्व' का कारण होता है।

इहामुत्रार्थफलभोगविरागः—'इह' का अर्थ है—इस लोक में और 'अमुत्र' का अर्थ है—परलोक में । 'अर्थ' कहते हैं—पदार्थों को, विषयों को। इन विषय- रूपी फलों के भोग से विराग (अर्थात् उदासीनता) का होना ही 'इहामुत्रार्थ-फलभोगविराग' है। जिस प्रकार कृषि आदि कर्मों से प्राप्त किया हुआ अन्नरूप भोग क्षीण हो जाता है, उसी प्रकार इस लोक के तथा परलोक के सारे भोग कर्म- जन्य होने के कारण क्षीण होने वाले हैं, अतः अनित्य हैं। यह सोचकर उनसे विरक्त हो जाना ही वैराग्य है।

विधिना परित्याग:— विहित कर्मों का विधिपूर्वक परित्याग करना अर्थात् प्राजापत्य यज्ञ को करके संन्यास में दीक्षित होकर कर्मों का परित्याग करना चाहिये, न कि आलस्य और प्रमाद के कारण। मनु ने भी कहा है—

प्राजापत्यां निरूप्येष्टि सर्ववेदसदक्षिणाम्।

आत्मन्यग्नीन् समारोप्य ब्राह्मणो प्रव्रजेद् गृहात् ।। (मनु॰ ६।३८) ॥ ८ ॥ अधिकारो के निरूपण के अनन्तर अब विषय आदि अन्य अनुबन्धों का निरूपण करने जा रहे हैं —

विषयो जीवब्रह्मैक्यं शुद्धचैतन्यं प्रमेयम् । तत्रैव वेदान्तानां तात्प-र्यात् । सम्बन्धस्तु तदैक्यप्रमेयस्य तत्प्रतिपादकोपनिषत्प्रमाणस्य च बोध्य-बोधकभावलक्षणः । प्रयोजनं तु तदैक्यप्रमेयगताज्ञाननिवृत्तिः स्वस्व- रूपानन्दावप्तिश्च 'तरित शोकमात्मविद्' इत्यादिश्रुतेः 'ब्रह्मविद्ब्रह्मैव अवित' इत्यादिश्रुतेश्च ॥ ९ ॥

- अर्थ:— (२)—(इस वेदान्त् शास्त्र का) विषय है —जीव और ब्रह्म की एकता (non-duality) जो शुद्ध चैतन्य रूप है तथा इस शास्त्र का प्रमेय है। जीव और ब्रह्म की इसी एकता में ही समस्त ग्रन्थों का तात्पर्य है अर्थात् समस्त वेदान्त ग्रन्थ जीव और ब्रह्म की इसी/एकता का प्रतिपादन करते हैं।
- (३) जीव और ब्रह्म के एकतारूप प्रमेय का और उस (एकता रूप प्रमेय) के प्रतिपादक उपनिषद् का परस्पर बोध्य-बोधक (ज्ञेय-ज्ञापक) भावरूप सम्बन्ध है। इममें जीव और ब्रह्म की एकता बोध्य है और उपनिषद् बोधक हैं।
  - (४) इस (वेदान्त शास्त्र) का प्रयोजन है--
- (क) जीव और ब्रह्म के एकतारूप प्रमेय के सम्बन्ध में वर्तमान अज्ञान की निवृत्ति और (ख) अपने वास्तविक स्वरूपभूत आनन्द की प्राप्ति । इस विषय में "आत्मा को जान लेने वाला व्यक्ति शोक (अर्थात् शोकपूर्ण इस संसार के कारण अज्ञान) को पार कर जाता है" ( छान्दोग्य० ७, ११३) तथा "ब्रह्म को यथार्थ रूप से जान लेने वाला व्यक्ति ब्रह्म ही हो जाता है" ( मुण्डक० ३।२।९ )—ये श्रुतियाँ प्रमाण हैं।

टिप्पणी — जीवब्रह्मैक्यं शुद्धचैतन्यम् — यदि केवल इतना ही भर कहा जाय कि जीव और ब्रह्म की एकता ही इस शास्त्र का प्रमेय तथा विषय है, तो यह बात उठ सकती थी कि क्या यह एकता सर्वथा भिन्न दो तत्त्वों – दूध और पानी — की भौति है ? यह आज़ंका उठने न पाये इसीलिये जीव और ब्रह्म की

विषयं लक्षयित-विषय इति । जीवब्रह्मोनयम्-जीवश्च ब्रह्म चेति जीवब्रह्मणी तयोरैक्यमिति । जीवब्रह्मणोरभेद एवास्य वर्ण्यविषय इत्यर्थः । शुद्धचैतन्यम् — तदैक्यं सर्वोपाधिविनिर्मुक्तत्वात्सर्वधर्मरहितत्वाच्च शुद्धचैतन्यं निगद्यते, तत्रीव = जीवब्रह्मैक्ये इत्यर्थः वेदान्तानां तात्पर्यात् = वेदान्तवचनानामृपक्रमोपसंहाराम्यां तत्रैव तात्पर्यावधारणं भवति । बोध्यबोधकभावः-ज्ञाप्यज्ञापकभावः तदैक्यं बोध्यं तद्वोधिकाश्चोपनिषद इति । तदैक्यप्रमेयगताज्ञानिवृत्तः-तयोः = जीवब्रह्मणोरैक्यम् = अभेदः एव प्रमेयम् = प्रमाविषयः तद्गतं यद्ञानं तस्य निवृत्तः-निवर्त-

एकता को शुद्धचैतन्यरूप वतलाया है । शुद्धचैतन्य की ही एकता शुद्धचैतन्यरूप हो सकती है । जीव और ब्रह्म दोनों ही शुद्धचैतन्यस्वरूप, सभी घर्मों तथा उपाधियों से परे हैं । उनकी यह भिन्नता तो औपाधिक है, अवास्तविक है ।

प्रमेयम् — यथार्थ ज्ञान को प्रमा कहते हैं। प्रमा का जो विषय होता है वह प्रमेय है। प्रमेय को प्रमाणों के आबार पर जाना जाता है। ज्ञातब्य वस्तु ही; प्रमेय है। ९।।

साधनचतुष्टय से सम्पन्न अधिकारी आत्मज्ञान प्राप्त करने के लिये क्या करें है

इसके उत्तर में बतला रहे हैं-

अयमधिकारी जननमरणादिसंसारानलतप्तो दीप्तिशिरा जलराशीमि-वोपहारपाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मिनिष्ठं गुरूमुपसृत्य तमनुसरित, 'सिमित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मिनिष्ठम्' इत्यादिश्रुतेः। स परमकृपया 'अध्यारोपापवाद, न्यायेनैनमुपिशिति, तस्मै स विद्वानुपसन्नाय प्राह' इत्यादिश्रुतेः॥ १०॥

अर्थ: — जिस प्रकार ( सूर्य की प्रचण्ड किरणों में ) अत्यन्त सन्तप्त शिरवाला ( गंजा ) व्यक्ति ( शीतलता पाने की अभिलापा से ) जल भरे सरोवर की लोर दोड़ता है, उसी प्रकार यह ( साधनचतुष्ट्य से सम्पन्न ) अधिकारी, जन्म-मरण आदि से युक्त संसार रूपी अग्नि से सन्तप्त होकर हाय में कुछ उपहार लेकर, श्रोत्रिय ब्रह्मनिष्ठ गुरु के पास जाकर उनका अनुसरण करता है। श्रुति भी यही कहती है— '( ब्रह्मज्ञान की प्राप्ति के हेतु ) हाथ में हवन करने के लिए पित्रक् लक्षियों को लेकर श्रोत्रिय ब्रह्मनिष्ठ को ( गुरु के पास जाना चाहिये )'' इत्यादि ( मुण्डक॰ १।२।१२ )। वह (श्रोत्रिय ब्रह्मनिष्ठ गुरु ) अत्यन्त कृपापूर्वक 'अध्यादि ( गुण्डक॰ १।२।१२ )। वह (श्रोत्रिय ब्रह्मनिष्ठ गुरु ) अत्यन्त कृपापूर्वक 'अध्यादि । वह विद्वान् ( आचार्य ) अपनी शरण में आये हुए उस ( शिष्य ) को ( ब्रह्मज्ञान का ) उपदेश देता है'। मुण्डक॰ १।२।१३ )।

टिप्पणी — उपहारपाणि: — राजा, देवता तथा गुरु के पास खाली हाय नहीं जाना चाहिये। "रिक्तपाणिर्न सेवेत राजानं ब्राह्मणं गुरुम्" ( महाभारत )।

नम् । अयमधिकारीति । जननमरणादिसंसारानलतप्तः-जननमरणादिरेव संसारः स एव अनलः = अग्निः, अग्निवाद्दाहकत्वात्संसारेऽनलत्वारोपस्तेन तप्तः । उपहारपाणः-उपहारः = देयं वस्तु पाणौ=हस्ते यस्य स उपहारपाणिः, रिक्त-हस्तस्य गुष्तमीपगमनं निषिद्धमिति । ब्रह्मनिष्ठम्-ब्रह्मणि = औपनिषदे ब्रह्मणि समित्पाणि:—इसका शाब्दिक अर्थ है—हाथ में सिमधा लेकर गुरु के पास जाना चाहिये। किन्तु यह उपलक्षणमात्र है। नितान्त अर्थाभाव की दशा में ही ऐसा करना चाहिये। सामर्थ्य रहने पर अपनी शक्ति के अनुसार भेंट लेकर गुरु के पास जाना चाहिये—यह उक्त श्रुति का भाव है।

श्रोत्रियम्—वेदों के अध्येता विद्वान् को श्रोत्रिय कहा जाता है।

ब्रह्मनिष्ठम् - ब्रह्म एवं आत्मा की एकता के ज्ञान से युक्त व्यक्ति की ब्रह्मनिष्ठ

कहा गया है।

अध्यारोपापवादन्यायेन—अध्यारोप और अपवाद के न्याय से। वास्तविक में अवास्तविक का भ्रम होना अध्यारोप है, जैसे—सीपी में चाँदी का भ्रम होना। यहाँ सीपी वास्तविक है और चाँदी अवास्तविक। अपवाद का बाब्दिक अर्थ है— भ्रम का निषेध। जैसे सीपी में हो रहे चाँदी के भ्रम का निषेध करके उसमें सीपी का यथार्थ ज्ञान होना अपवाद है। अध्यारोप और अपवाद का विश्लेषण आगे यथावसर करेंगे॥ १०॥

''अध्यारोप और अपवाद के न्याय से गुरु उपदेश देता है'' ऐसा — पहले कहा गया है। अब यहाँ दृश्टान्तपूर्वक अध्यारोप का लक्षण वतला रहे हैं।

असर्पभूतायां रज्जी सर्पारोपवद्वस्तुन्यवस्त्वारोपोऽध्यारोपः। वस्तु सच्चिदानन्दाद्वयं ब्रह्म । अज्ञानादिसकलजडसमूहोऽवस्तु । अज्ञानं सद-सद्भ्यामनिर्वचनीयं त्रिगुणात्मकं ज्ञानिवरोधि भावरूपं यत्किब्बिदिति वदन्त्यहमज्ञ इत्याद्यनुभवात्, 'देवात्मज्ञक्ति स्वगुणैनिगूढाम्' इत्यादि श्रुतेश्च ॥ ११ ॥

अर्थ: — असर्पभूत रज्जु में ( अर्थात् जो वस्तुत: सर्प नहीं है, उस रस्सी में ) सर्प के आरोप ( भ्रम ) के समान वस्तु ( अर्थात् यथार्थ ) में अवस्तु अर्थात् ( अयथार्थ ) का आरोप ( भ्रम ) होना ही अध्यारोप है । सत्, चित्, आनन्द अद्वितीय ब्रह्म हो वस्तु ( यथार्थ ) है । अज्ञान से प्रारम्भ होने वाले समस्त जड-पदार्थों का समूह अवस्तु ( अयथार्थ, अवास्तविक ) है । अज्ञान सत् एवं असत् रूप से अनिर्वचनीय ( अर्थात् अज्ञान को न तो सत् ही कहा जा सकता है और असत् ही ), सत्त्व, रज एवं तमरूपारमक, ज्ञान का विरोधी, भावरूप ( अर्थात् सत्ता-निष्ठा = नितरां निश्चयेन वा स्थितिर्यस्य सः तम् औपनिषदब्रह्मात्मविज्ञानपूर्ण-मित्यर्थः ॥ तत्र अध्यारोपं निरूपयति—असर्पंभतायामिति । सर्पारोपवत =

स्मक ) तथा कुछ है — ऐसा. (वेदान्त के विद्वान् जन) कहते हैं। "मैं अज्ञानी हूँ"— यह अनुभव तथा "(योगियों ने) अपने सत्त्व आदि गुणों से आच्छन्न, स्वयं प्रकाश आत्मा की (मायारूप) शक्ति का प्रत्यक्ष किया।" (श्वेताश्वतर १।३) आदि श्रुति भी (अज्ञान की इस भावरूपता = सत्तात्मकता में प्रमाण हैं।)

टिप्पणी — असर्पभूतायां रज्जी —वर्षा की अँघेरी रात में व्यक्ति जा रहा था। उसने रास्ते में एक टेढ़ी-मेढ़ी चीज देखी। उसे सर्प समझा। फिर क्या था वह चींता, कूदा और डण्डे से उस पर प्रहार किया। वह अपनी विजय पर फूल रहा था कि किसी ने टार्च की रोशनी उस पर डाली। उसने देखा कि यह तो सर्प नहीं अपितु रस्सी है। उस व्यक्ति का रस्सी को यह साँग समझना हो अव्यार्प है।

वस्तु — भूत, वर्तमान और भविष्य में न विनष्ट होने वालो परमार्थतः सत् आत्मा हो वस्तु है।

अज्ञानस् — अज्ञान को माया, अविद्या आदि नामों से भी कहा गया है।

सदसद्भ्यामितर्वचनीयम् अज्ञान को न सत् कहा जा सकता है और न असत् ही। यदि अज्ञान को सत् ( अर्थात् सत्तात्मक ) कहा जाय तो आत्मज्ञान होने के बाद उसका विनाश नहीं होगा। किन्तु स्थिति यह है कि आत्मा का ज्ञान होने के बाद उपिक्त का अज्ञान विनष्ट हो जाता है। यदि उसे असत् (असत्तात्मक) कहा जाय तो वन्ध्या-पुत्र तथा आकाश-कुसुम को भौति उसकी कभी भी प्रतीति नहीं होनी चाहिए। किन्तु यह तो बराबर अनुभव किया जाता है कि — 'मैं अज्ञानी ( अज्ञानवाला ) हूँ।' यही कारण है कि अज्ञान को न तो सत् रूप कहा जा सकता है और न असत् रूप ही — 'सच्चेन्न बाध्येत, असच्चेन्न प्रतीयेत।'

त्रिगुणात्मकम् — सांख्य की प्रकृति की तरह अद्वैत वेदांतियों का यह अज्ञान

भी त्रिगुणात्मक है।

ज्ञानिवरोधि — अज्ञान ज्ञान का विरोधी है, अर्थात् ज्ञान से दूर होता है। भावरूपम् — अज्ञान ज्ञान का अभावरूप नहीं है। यदि अभावरूप होता तो

अहिभ्रमवत्, वस्तुनि = यथार्थे इत्यर्थः, अवस्त्वारोपः-अवस्तुनः = अयथार्थस्य आरोपः। वस्तु = त्रिकालाबाधितो ब्रह्मापरपर्यायः = आत्मैव वस्त्वित भावः। भावरूपम् = सत्तात्मकम्, अनेनाज्ञानस्याभावो निषिद्धः।। ज्ञान के द्वारा इसके दूर या विनष्ट होने की बात ही न पैदा होती। वेदान्त के अनुसार ज्ञान के द्वारा अज्ञान की निवृत्ति होती है। अज्ञान की यह निवृत्ति तभी सम्भव है, जब कि यह भावरूप यानी सत्तात्मक हो।

यत्किञ्चत् -- अज्ञान को न तो सत् कह सकते हैं, न असत् कह सकते हैं। श्री अवस्था में इसे यत्कि ज्ञित् कहना ही उपयुक्त होगा।। ११।।

श्रुतियों में अज्ञान को कहीं-कहीं एक बतालाया गया है और कहीं-कहीं अनेक। इस विरोधाभास को दूर करने के लिये आगे बतला रहे हैं —

इदमज्ञानं समष्टिज्यष्ट्यभिप्रायेणैकमनेकिमिति च ज्यविह्नयते।
तथाहि—यथा वृक्षाणां समष्ट्यभिप्रायेण वनिमत्येकत्वज्यपदेशो यथा वा
जलानां समष्ट्यभिप्रायेण जलाश्य इति तथा नानात्वेन प्रतिभासमानानां
जीवगताज्ञानानां समष्ट्यभिप्रायेण तदेकत्वज्यपदेशः 'अजामेकाम्' इत्यादिश्रुतेः। इयं समष्टिष्ठत्कृष्टोपाधितया विशुद्धसत्त्वप्रधाना। एतदुपहितं
चैतन्यं सर्वज्ञत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेनियन्तृत्वादिगुणकमज्यक्तमन्तर्यामो जगत्कारणभीश्वर इति च ज्यपदिश्यते सकलाज्ञानावभासकत्वात्। 'यः सर्वज्ञः
सर्ववित्' इति श्रुतेः। ईश्वरस्येयं समष्टिरिखलकारणत्वात् कारणशरीरम्,
आनन्दप्रचुरत्वात्कोशवदाच्छादकत्वाच्चानन्दमयकोशः, सर्वेपरमत्वात्
सुषुप्तिरत एव स्थूलसूक्ष्मप्रपञ्चलयस्थानिति चोच्यते॥ १२॥

अर्थ:—यह अज्ञान ( एक होते हुए भी श्रुतियों में ) समष्टि और व्यव्दि के अभिप्राय से क्रमज्ञः एक तथा अनेक कहा जाता है अर्थात् समष्टि = समूह के अभिप्राय से एक तथा व्यव्दि = व्यक्ति के अभिप्राय से अनेक कहा जाता है। उदाहरणार्थ जैसे कि वृक्षों की समष्टि के अभिप्राय से '( यह ) वन है', इस तरह एकत्व का कथन किया जाता है, अथवा जलों (अर्थात् जल की बूँदों) की समष्टि के अभिप्राय से '( यह ) जलाज्ञय है', इस प्रकार एकत्व का कथन किया जाता है, उसी प्रकार (अन्तः करण रूप उपाधि के भेद से) अनेक रूपों से प्रतिभासित प्रतित होने वाले जोव विषयक अज्ञानों की समष्टि के अभिप्राय से उस ( अज्ञान ) के एकत्व का कथन किया जाता है—'अजामेकाम्' ( श्वेताश्वतर उपनिषद् ४।५) इत्यादि श्रुति से । अज्ञान की यह समष्टि ( अर्थात् माया ) व्यष्टि की उपाधि

की अपेक्षा उत्कृष्ट उपाधि होने के कारण अथवा जीव की अपेक्षा उत्कृष्ट (ईश्वर) की उपाधि होने के कारण विशुद्ध सत्त्वगुण की प्रधानता से युक्त होती है ( अर्थात् इसमें रजोगुण तथा तमोगुण की उपस्थित रहने पर भी विशुद्ध सत्वगुण की ही प्रधानता रहती है )। इससे उपहित ( अर्थात् अज्ञान के समष्टि रूप उपाधि से विशिष्ट ) चैतन्य सम्पूर्ण अज्ञान का प्रकाशक होने के कारण सर्वज्ञता, सर्वेश्वरता, सर्वनियामकता आदि गुणों से युक्त, अन्यक्त, अन्तर्यामी जगत् का कारण तथा ईश्वर इत्यादि ( नाम से ) कहा जाता है। "जो ईश्वर ( सामान्यरूप से सव कुछ जानने के कारण ) सर्वज्ञ और (विशेष रूप से सब को जानने के कारण ) सर्ववेत्ता है" ( मुण्डक १।१।९ ) इत्यादि श्रुति भी ( इसी बात का प्रतिपादन करती है )। ईश्वर की (उपाधिभूता अज्ञान की ) यह समष्टि (अर्थात् माया) सम्पूर्ण विश्व-प्रपञ्च का कारण होने से 'कारण-शरीर' तथा आनन्द की अधि-कता से युक्त होने के कारण और कोश (म्यान) की तरह ( चैतन्य = ईश्वर-चैतन्य की ) आच्छादक होने से "आनन्दमय-कोश" कहलाती है। सब ( स्यूल एनं सूक्ष्म उपाधियों ) का उपरम अर्थात् विलय स्थान होने के कारण (अज्ञान की इस समिष्ट को ) "सुषुप्ति" ( महासुषुप्ति अर्थात् प्रलय ) कहते हैं, और इसी कारण से ( अर्थात् विलय-स्थान होने के कारण से ही ) इसे स्थूल एवं सूक्ष्म सृष्टि का लय स्थान भी कहते हैं।

टिप्पणी—समष्टि और व्यष्टि—समष्टि और व्यष्टि शब्दों की निष्पत्ति व्याप्ति एवं समूह अर्थ के वाचक 'अश्' घातु से होती है—सम् + √अश्+िक्तन्।

अज्ञानस्य रूपद्वयं प्रतिपादयति—इदमिति । एकत्वन्यपदेशः = एकत्वन्यवहारः, एकत्वेन कथनमित्यर्थः । सदेकत्वन्यपदेशः—तस्य= अज्ञानस्येत्यर्थः । एकत्वन्यपदेशः—तस्य= अज्ञानस्येत्यर्थः । एकत्वन्यपदेशः च एकत्वन्यवहारः । उत्कृष्टोपाधितया—उत्कृष्टश्चासौ उपाधिस्तस्य भावस्तया, उत्कृष्टत्वं चात्राखण्डत्वन्यपदेशेन बोघ्यम्, अयवा उत्कृष्टस्य = जीवापेक्षया विशिष्टस्येश्वरस्य उपाधिस्तस्य भावस्तया । विशुद्धसत्त्वप्रधाना—विशुद्धम् = रजस्तमोम्यामनभिभूतं सत्त्वं प्रधानम् = प्रवलम् यस्याः सा, अत्र प्रधानोपादानेन रजस्तमसोः क्षीणा सत्ता सूच्यते । सर्वोपरमत्वात्—सर्वस्य = निखलस्य प्रपञ्चस्य उपरमणम् = लयस्तस्य भावस्तस्मात् ।

समिष्टि का अर्थ है—समूह। वि + √ अश, + किन। व्यष्टि का अर्थ है—सीमित, एक या एक को व्यास करने वाली।

वेदान्त-दर्शन में अज्ञान की समिष्ट को 'माया' तथा व्यष्टि को 'अविद्या' कहा गया है—सत्त्वशुद्धधविशुद्धिभ्यां मायाविद्ये च ते मते। ( पञ्चदशी १।१६)।

एकमनेकमिति । उपनिषदों में अज्ञान के वाचक माया, प्रकृति, अविद्या, अजा आदि शब्दों के कभी एकवचन में प्रयुक्त होने से तथा कभी बहुवचन में प्रयुक्त होने से यह कहा गया है।

नानात्वेन—प्रत्येक जीव अपना अलग-अलग अज्ञान रखता है, जो उस (जीव) के द्वारा प्रकाशित होता है। जीव विषयक अज्ञान को ही अज्ञान की व्यष्टि कहा गया है।

उपाधि:—( उप + आ + √ घा + कि ) प्रयोजक को उपाधि कहते हैं—

प्रयोजकश्चोपाधि:—( तर्कभाषा )। जब कोई वस्तु अपने यथार्थ रूप से मिन्न रूप में प्रकाशित होती है, तब उसको भिन्न रूप से प्रकाशित होने में जो प्रयोजक कारण होता है उसे उपाधि कहते हैं। उदाहरणार्थ कहा जा सकता है कि जब रस्सी में सर्प का श्रम होता है, तो उसमें प्रयोजक कारण व्यक्ति का अज्ञान होता है। अतः वहाँ यह अज्ञान ही उपाधि है। जब ब्रह्म ईश्वर या जीव बनता है, उस समय ईश्वर बनने में अज्ञान की समष्टि तथा जीव बनने में अज्ञान की व्यष्टि प्रयोजक कारण होने के कारण उपाधि बनती है। उपाधि से युक्त होने वाला उपहित कहा जाता है। उपाधि से रहित को अनुपहित कहते हैं।

उत्कृष्टोपाधितया—इसके दो अर्थ हो सकते हैं—१—श्रेष्ठ उपाधि होने के कारण या २—उत्कृष्ट की उपाधि होने के कारण। अज्ञान के दो विमाग हैं—(क) अज्ञान की समिष्टि तथा (ख) अज्ञान की व्यष्टि। अज्ञान की समिष्टि अज्ञान की व्यष्टि से उत्कृष्ट या श्रेष्ठ उपाधि कही गई है। २—जीव की अपेक्षा ईस्वर श्रेष्ठ है, उत्कृष्ट है। अतः श्रेष्ठ ईस्वर की उपाधि होने के कारण अज्ञान की समिष्टि क्लब्ट उपाधि है।

आनन्दमयकोशः -- अज्ञान की समष्टि से आच्छादित होनेवाला ईश्वर आनन्दमय

250

है तथा अज्ञान की समष्टि उस ईश्वर का आच्छादक है, अतः उसे आनन्दमय कोश कहा जाता है।

अब तक अज्ञान की समिष्ट के विषय में बतलाया गया है। अब यहाँ अज्ञान की व्यष्टि के विषय में बतलाया जा रहा है—

यथा वनस्य व्यष्ट्यभिप्रायेण वृक्षा इत्यनेकत्वव्यपदेशो यथा वा जलाशयस्य व्यष्ट्यभिप्रायेण जलानीति, तथाऽज्ञानस्य व्यष्ट्यभिप्रायेण त्रवनेकत्वव्यपदेशः 'इन्द्रो मायाभिः पुरुक्ष्प ईयत' इत्यादिश्रुतेः । अत्र व्यस्तसमस्तव्यापित्वेन व्यष्टिसमष्टिताव्यपदेशः । इयं व्यष्टिनिकृष्टोपाधितया मिलनसत्त्वप्रधाना । एतदुपहितं चैतन्यमल्पज्ञत्वानीश्वरत्वादिगुणकं प्राज्ञ इत्युच्यते, एकाज्ञानावभासकत्वात् । अस्य प्राज्ञत्वमस्पष्टोपाधितयाऽनित-प्रकाशकत्वात् । अस्यापोयमहंकारादिकारणत्वात्कारणशरीरम्, आनन्द-प्रचुरत्वात् कोशवदाच्छादकत्वाच्चानम्बमयकोशः सर्वोपरमत्वात् सुषुप्ति-रत्त एव स्थूलसूक्ष्मशरीरप्रपञ्चलयस्थानमिति चोच्यते ॥ १३ ॥

अर्थ:—जिस प्रकार वन की व्यष्टियों ( अर्थात् एक-एक वृक्षों ) के अभिप्राय से "(ये) वृक्ष हैं" — ऐसा अनेकत्व का कथन किया जाता है ( अर्थात् बहुवन्दन का व्यवहार किया जाता है ), अथवा जिस प्रकार जलाशय की व्यष्टियों ( अर्थात् एक-एक जल-कणों ) के अभिप्राय से "( ये ) जल हैं" — ऐसा अनेकत्व का कथन किया जाता है, उसी प्रकार अज्ञान की व्यष्टियों ( अर्थात् एक-एक जीव विश्यक अज्ञानों ) के अभिप्राय से उस ( अज्ञान ) के अनेकत्व का कथन किया जाता है। "वह परमेश्वर व्यष्टिभूत अज्ञानों के द्वारा बहुत रूप वाला प्रतीत होता है" ( ऋवसंहिता ६।४७।१८ ) इत्यादि श्रुति से ( उस एक ही अज्ञान =

अज्ञानस्यानेकत्वं साधयति-यथेति । इन्द्रम् = ईश्वरम्, मायाभिः = अज्ञानैः,
पुरुरूप = वहुरूपः । निकृष्टोपाधितया-निकृष्टश्चासौ उपाधिस्तस्य भावस्तया ।
अत्रोपाधीनकृष्टस्वमज्ञानस्य समब्द्युपाध्यपेक्षया वोध्यम् । अथवा निकृष्टस्य ==
ईश्वरापेक्षया न्यूनस्य जीवस्योपाधिस्तस्य भावस्तया । मिळनसत्त्वप्रधानामिळनम् = रजस्तमोम्यामिभिभूतं सत्त्वम् = सत्त्वगुणः प्रधानं यस्याः सा तया ।
प्राज्ञः—प्रकर्षेण अज्ञः प्रायेणाज्ञो वेति प्राज्ञो जीवः ॥

माया का बहुत्व के रूप में उल्लेख किया गया है )। यहाँ अशान में एक व्यक्ति को ज्याप्त करने के कारण व्यष्टि ( - रूप अज्ञान ) तथा समूह को व्याप्त करने के कारण समिष्ट ( -रूप अज्ञान ) का कथन किया जाता है। ( वस्तुतः अज्ञान एक हो है )। ( अज्ञान की ) यह व्यष्टि ( अविद्या ) निकृष्ट उपाधि होने के कारण अथवा ( ईश्वर की अपेक्षा ) निकृष्ट ( जीव ) की उपाधि होने के कारण मिलिन सत्त्व गुण की प्रधानता से युक्त होती है। इस (अज्ञान की व्यष्टि से उपहित चैतन्य केवल एक अज्ञान ( अर्थात् व्यव्टि रूप अज्ञान ) का अवभासक होने के कारण अल्पज्ञता, अनीश्वरता आदि गुणों से युक्त प्राज्ञ (प्रक्रुष्ट, अज्ञ) कहा जाता है। इसकी उपाधि (अर्थात् उपाधिभूत व्यव्टयज्ञान) के (मिलन-सत्त्व-प्रघात होने के कारण ) अस्पष्ट होने से इनका अधिक प्रकाशक न होना ही इसके प्राज्ञ होने का कारण है। इस ( प्राज्ञ = जीव ) की उपाधिभूता अज्ञान की यह व्याष्ट भा ( जीव के ) बहङ्कार आदि का कारण होने से "कारण शरीर" आनन्द की अधिकता से युक्त होने के कारण तथा कोश (स्थान) की तरह आच्ळाटक होने के कारण "आनन्दमय कोश", सभी ( अर्थात् जाग्रत् और स्वप्न) का उपरम = विलय-स्थान होने के कारण सुषुप्ति कही जाती है। यही कारण है कि ( अर्थात् इसमें सब कुछ का उपरम होने के कारण हो ) यह 'स्यूल एकं सुक्म शरीरों की सृष्टि का लयस्यान' भी कहलाती है।

टिप्पणी—निकृष्टोपाधितया—'उत्कृष्टोपाधितया की भाँति 'निकृष्टोपाधि-तया' के भी दो अर्थ हैं १ — निकृष्ट उपाधि होने के कारण अथवा २ — निकृष्ट ( जीव ) की उपाधि होने के कारण । १ — व्यष्टिष्ट्प अज्ञान समष्टिष्ट्प अज्ञान की अपेक्षा कम व्यापक है, न्यून है' अतः निकृष्ट उपाधि है २ — इसी प्रकार जीव भी इत्वर की अपेक्षा कम शक्तियों से सम्पन्न होने के कारण निकृष्ट है । इस जीव की उपाधि होने के कारण व्यष्टिष्ट्प अज्ञान निकृष्ट की उपाधि है ।

मिलिनसत्त्वप्रधाना—व्यष्टिरूप अज्ञान निकृष्ट जीव की उपाधि है। इस अज्ञान में सत्त्व की प्रधानता अवश्य रहती है, किन्तु वह (सत्त्व) रज एवं तम के द्वारा अभिभूत होकर रहता है। ईश्वर की उपाधि समिष्टि रूप अज्ञान में सत्त्व की प्रधानता होती है और वह रज तथा तम से अनिभभूत रहता है। यही कारण है कि वह सर्वज्ञ आदि गुणों से युक्त होता है और जीव अल्पज्ञ आदि

गुणों से । ईश्वर और जीव के बीच होने वाला उपाधिकत यही भेद है । शुद्ध सत्त्व गुण में चिदात्मा का स्पष्ट प्रतिबिम्ब पड़ता है, जिससे कि जगत् की सारी वस्तुएँ प्रकाशित होती हैं । मिलन सत्त्व गुण में चिदात्मा का प्रतिबिम्ब ही साफ नहीं पड़ता है तो फिर उससे जगत् के प्रकाशित होने का प्रश्न ही नहीं उठता ।

अहङ्कारादिकारणत्वात्—यहाँ अहङ्कार शब्द का अर्थ है— अन्तःकरण । अन्तःकरण का विवेचन आगे किया जायगा । सुषुप्ति काल में अन्तःकरण अज्ञान विलीन हो जाता है और जाग्रत् अवस्था में उससे ही प्रादुर्भूत होता है । यही कारण है कि अज्ञान को अहङ्कार आदि ( अन्तःकरण ) का कारण बतलाया गया है।

आनन्दप्रचुरत्वात् — जागरण और स्वप्न की अवस्था में आनन्द के समय ही सुख दु:ख की भी सत्ता रहती है, किन्तु सुषुप्ति में आनन्द की ही प्रचुरता होती है। वहाँ दु:ख की अति क्षीण रेखा रहती है।

"सुषुप्तिकाले सकले विलीने तमोभिभूतः सुखरूपमेति' (कैवल्योपनिषद् १३।) सर्वोपरमत्वात्—सुषुप्ति में जाग्रत् अवस्था तथा स्वप्न का सारा जगत् विलीन हो जाता है।

सुषुप्ति: — अज्ञान से आवृत्त आत्मा की तीन दशाएँ होती हैं — (१) सुषुप्ति,

- (१) सुषुष्ति में कारण शरीर उपाधि होता है। इसे हीं आनन्दमय कोश कहा जाता है।
- (२) स्वप्न अवस्था में कारण शरीर के साथ ही सूक्ष्म शरीर भी उपाधि बनता है। सूक्ष्म शरीर में तीन कोश होते हैं—(क) विज्ञानमय कोश (ख) मनोमय कोश तथा (ग) प्राणमय कोश। ये तीनों ही कोश मिलकर सूक्ष्म शरीर कहलाते हैं।
- (३) इस अवस्था में उक्त दो शरीरों के साथ ही स्यूल शरीर भी उपाधि बनता है। इस शरीर को अन्नमय कोश भी कहा जाता है।

अज्ञान की उपाधि से युक्त ईश्वर सथा जीव दोनों की ये तीन-तीन अवस्थाएँ हुआ करती हैं। ईश्वर की सपटतावस्था का नाम है—प्रलय। सूक्ष्म भूतों की

पृष्टि से सूक्ष्म शरीर की सृष्टि होने पर उसकी स्वप्नावस्था होती है। स्वप्नावस्था का अभिमानी ईश्वर 'हिरप्यगर्भ' 'सूत्रात्मा' 'ब्रह्मा' आदि कहा जाता है। सूक्ष्म- भूतों से स्यूलभूतों की सृष्टि होने पर ईश्वर की जगत्कारणावस्था होती है। इस अवस्था का अभिमानी ईश्वर 'विराट्' तथा "वैश्वानर" कहा जाता है।

जीव सुषुष्तिकाल में 'प्राज्ञ', स्वप्नकाल में 'तैजस' तथा जागरण में 'विश्व' कहा जाता है।

तदानीमेतावीश्वरप्राज्ञौ चैतन्यप्रदीप्ताभिरतिसूक्ष्माभिरज्ञानवृत्तिभिरा-नन्दमनुभवतः । 'आनन्दभुक् चेतोमुखः प्राज्ञः' इति श्रुतेः, 'सुखमहमस्वाप्सं न किञ्चदवेदिषम्' इत्युत्यितस्य परामर्शोपपत्तेश्च । अनयोः समष्टिव्यष्ट्यो-वैनवृक्षयोरिव जलाशयजलयोरिव वाऽभेदः । एतदुपहितयोरीश्वर-प्राज्ञयोरिप वनवृक्षाविन्छन्नाकाशयोरिव जलाशयजलगतप्रतिबिम्बाकाश-योरिव वाऽभेदः । 'एष सर्वेश्वर' इत्यादि श्रुतेः ॥ १४॥

अर्थ:—उस समय (अर्थात् प्रलयावस्या तथा मुषुप्त्यवस्या में ) ये ईश्वर तथा प्राज्ञ = जीव चैतन्य से प्रदीप्त (अर्थात् प्रकाशित ) अत्यन्तसूक्ष्म अज्ञान की वृत्तियों के माध्यम से (अपने स्वरूपभूत ) आनन्द का अनुभव करते हैं। 'प्राज्ञ आनन्द का भोक्ता और चेतोमुख है'' (माण्ड्वयोपनिषद, ५)—इस श्रुति वचन से तथा ''मैं मुखपूर्वक सोया, कुछ भी नहीं जाना'' इस प्रकार सोकर उठे हुए व्यक्ति की अनुभूति होने से भी (प्रलयावस्था तथा मुषुप्त्यवस्था के आनन्दानुम्मव का समर्थन होता है)। अज्ञान की इस समष्टि और व्यष्टि में वन तथा (वन के ) वृक्ष की भौति तथा जलाश्य एवं जल (अर्थात् जल की बूद) की तरह अभेद है। इस अज्ञान की (समष्टि तथा व्यष्टि से ) उपिहत क्रमशः ईश्वर तथा प्राज्ञ में भी उसी तरह अभेद है, जैसे वनाविच्छन्न (अर्थात् वन से नपे हुए) आकाश तथा वृक्षाविच्छन्न (अर्थात् वृक्ष से नपे हुए आकाश ) में अभेद होता है, अथवा जैसे जलाश्य में प्रतिविम्बत आकाश तथा जल के एक विन्दु में प्रति-विम्बत आकाश में अभेद होता है। ''यह (प्राज्ञ) ही सर्वेश्वर है'' (माण्ड्क्य, ६) इस श्रुति से भी (ईश्वर एवं प्राज्ञ का अभेद प्रमाणित होता है।)

टिप्पणी — अज्ञानवृत्तिभिः — जाग्रदनस्था तथा स्वप्नावस्था में जीव (प्राज्ञ) अन्तः करण की वृत्तियों से अनुभव करता है। किन्तु सुषुप्ति की अवस्था में अन्तः -

करण अज्ञान में विलीन हो जाता है। उस समय जीव अज्ञान की सूक्ष्म वृत्तियों से आनन्द का अनुभव करता है। यहाँ घ्यान रखना है कि ईश्वर को अन्तः करण नहीं होता है। वह प्रलयकाल में अपनी मायावृत्ति से आनन्द का अनुभव करता है।

चैतन्यप्रदीप्ताभिः—तीनों गुण जड हैं। अतः त्रिगुणात्मक अज्ञान (माया) भी जड है। इस पर जब चैतन्य का प्रकाश पड़ता है, तब यह अनुभव करने में समर्थ होता है। चैतन्य से प्रतिबिम्बित होकर ही अज्ञान अपनी वृत्तियों से प्राज्ञ एवं ईश्वर को अनुभव करवाता है।

चेतोमुखः — 'चेतोमुखः' का अर्थ है — चैतन्य से प्रकाशित होने वाली अज्ञान

की वृत्तियों की प्रधानता से युक्त प्राज्ञ ।

ऊपर उपिहत चैतन्य-ईश्वर एवं प्राज्ञ के विषय में बतला देने के बाद

अब अनुपहित चैतन्य के विषय में बतला रहे हैं-

वनवृक्षतदविच्छन्नाकाशयोजैलाशयजलतद्गतप्रतिबिम्बाकाशयोर्वा-ऽऽघारभूतानुपिह्ताकाशवदनयोरज्ञानतदुपिहतचैतन्ययोराधारभूतं यदनु-पिहतं चैतन्यं तत्तुरोयमित्युच्यते । 'शिवमद्वैतं चतुर्थं मन्यते' इत्यादि-श्रुतेः । इदमेव तुरीयं शुद्धचैतन्यमज्ञानादितदुपिहतचैतन्याभ्यां तप्तायःपिण्ड-वदिविक्तं सन्महावाक्यस्य वाच्यं विविक्तं संल्लक्ष्यमिति चोच्यते ॥ १५ ॥

अर्थ:—जिस प्रकार वन, वृक्ष तथा वन से अविच्छन्न (नपा हुआ) और वृक्ष से अविच्छन्न (नपा हुआ) आकाश का आधारभूत अनुपहित आकाश (अर्थात् महाकाश) होता है, अथवा जिस प्रकार जलाशय, जलिबन्दु तथा जलाशय में प्रतिबिम्बम्बित होने वाले आकाश और जलिबन्दु में प्रतिबिम्बित होने वाले आकाश और जलिबन्दु में प्रतिबिम्बित होने वाले आकाश का आधारभूत अनुपहित आकाश (अर्थात् महाकाश) होता है, उसी प्रकार इन अज्ञान (समिष्टिरूप अज्ञान और व्यष्टिरूप अज्ञान) तथा अज्ञान से उपहित चैतन्य (ईश्वर एवं पाज्ञ) का आधारभूत जो अनुपहित (किसी भी उपाधि से रहित) चैतन्य है, उसे तुरीय (चतुर्थ) कहा जाता है। "(वेदान्ती जन अनुपहित चैतन्य को) शिव, अद्वैत तथा तुरीय (चतुर्थ) मानते हैं" (माण्डूक्य॰ ७) इस श्रुति-चचन से भी यही बात कही गई है। यही तुरीय शुद्ध चैतन्य (अर्थात् अनुपहित चैतन्य) अज्ञान आदि प्रपञ्च अ

उस ( अज्ञान ) से उपहित चैतन्य से, जिस प्रकार तपा हुआ लौह-पिण्ड आग से अलग नहीं प्रतीत होता उसी प्रकार, अलग न प्रतीत होता हुआ 'तत्त्वमिस, ( छन्दोग्योपनिषद् ६।८।७ ) इस महावाक्य का वाच्य ('अभिघेयार्थ ) होता है, और अलग प्रतीत होता हुआ लक्ष्यार्थ होता है।

टिप्पणी—आधारभूतानुपहिताकाशवत्—अनुपहिताकाश का अर्थ है— महाकाश अर्थात् वह आकाश जो घट, मठ आदि उपाधियों से रहित है।

तुरीयम्—अनुपहित चैतन्य को तुरीय इसलिए कहते हैं क्योंकि वह अज्ञान जीव तथा ईश्वर की अपेक्षा अलग है।

वाच्यम् , लक्ष्यम् - ज्याकरण एवं साहित्य में वाच्य, लक्ष्य और ज्यंग्य ये तीन प्रकार के अर्थ माने गये हैं। उसी प्रकार इन तीनों अर्थों को बतलानेवाले क्रमशः वाचक, लक्षक तथा व्यञ्जक-ये तीन प्रकार के शब्द माने गये हैं। इन तीन प्रकार के शब्दों से तीनों प्रकार के अर्थों की प्रतीति के लिये उन शब्दों में क्रमशः अभिघा, लक्षणा तथा व्यञ्जना नामक तीन प्रकार की शब्द शक्तियाँ मानी गई हैं। अभिघा से लोक प्रसिद्ध सामान्य अर्थ का बोघ होता है यही कारण है कि अभिघेयार्थ को वाच्यार्थ तथा मुख्यार्थ भी कहते हैं। वाच्यार्थ के प्रयोक्ता एवं ज्ञाता पढ़े एवं अनपढ़ सभी लोग होते हैं। पर कभी-कभी ऐसा भी होता है कि वाक्य से वाक्यार्थ का सम्बन्ध ठीक नहीं बैठता वैसी अवस्था में लक्षणा का सहारां लेना पड़ता है। यहाँ लक्षणा रूढिवश अथवा किसी विशेष प्रयोजन से होती है। जैसे किसी ने कहा कि 'गंगा में अहीरों की बस्ती है'। यहाँ गंगा शब्द का अर्थ है 'गंगा की घारा'। उसमें वस्ती का होना असम्भव है। अतः गंगा शब्द अपना मुख्य अर्थ छोड़कर अपने से सम्बद्ध 'गंगा-तट' का बोध कराता है। तब अर्थ होता है—गंगा के तट पर अहीरों की बस्ती है। यह दूसरा अर्थ लक्षणा के द्वारा बोघित होने से लक्ष्यार्थ है। जहाँ विना लक्षणा के भी किसी विशेष अर्थं की ध्वनि की जाती है, वहाँ व्यञ्जना होती है। जैसे किसी युवती ने एक युवक से कहा—'कल घर के सभी लोग बाहर जा रहे हैं। अतः घर में अकेले मन न लगेगा।" इसका व्यङ्ग्यार्थ यह हुआ कि यदि तुम कल के बाद बाओं तो विश्वस्त एवं निश्चिन्त मिलन होगा।

अज्ञान के दो विभागों-समष्टि एवं व्यष्टि का निरूपण कर लेने के बाद अब

उस ( अज्ञान ) के सामर्थ्य का निरूपण करने जा रहे हैं-

अस्याज्ञानस्यावरणविक्षेपनामकमस्ति शक्तिद्वयम्। आवरणशक्तिस्ताव-दल्पोऽपि मेघोऽनेकयोजनायतमादित्यमण्डलमवलोकियतृनयनपथिविधाय-कतया यथाच्छादयतीव, तथाज्ञानं परिच्छिन्नमप्यात्मानमपरिच्छिन्नम-संसारिणमवलोकियतृबुद्धिपिघायकतयाच्छादयतीव, तादृशं सामर्थ्यम्। सदुक्तम्—

वनच्छन्नदृष्टिघँनच्छन्नमकं यथा मन्यते निष्प्रभं चातिमूढः। तथा बद्धवद्भाति यो मूढदृष्टेः स नित्योपलिब्धस्वरूपोऽहमात्म ॥इति॥ अन्यैवावरणशक्त्याविच्छन्नस्यात्मनः कर्तृत्वभोक्तृत्वसुखदुःखमोहा-त्मकतुच्छसंसारभावनापि सम्भाव्यते, यथा स्वज्ञानेनावृतायां रज्ज्वां सर्पत्वसम्भावना।

विक्षेपशक्तिस्तु, यथा रज्ज्वज्ञानं स्वावृत्तरज्जो स्वशक्त्या सर्पा-दिकमुद्भावयति एवमज्ञानमपि स्वावृतात्मिन विक्षेपशक्त्याकाशादिप्रपञ्च-मुद्भावयति तादृशं सामर्थ्यम् । तदुक्तम्—

'विक्षेपशक्तिलिङ्गादिब्रह्माण्डान्तं जगत्सृजेत्' इति ॥ १६ ॥

अर्थ:—इस अज्ञान की (१) आवरण और (२) विक्षेप नामक दो शक्तियाँ हैं। पहले आवरण शक्ति के विषय में वतला रहे हैं—जिस प्रकार मेघ का एक खण्ड, देखने वाले व्यक्ति के नेत्र-मार्ग को ढक लेने के कारण, अनेक योजन विस्तीणं सूर्य-मण्डल को ढक सा लेता है, उसी प्रकार अज्ञान परिमित होते हुए भी प्रमाता की बुद्धि को ढक लेने के कारण अपरिमित तथा असंसारी आत्मा को ढक-सा लेता है (न कि वस्तुत: ढकता है)। (अज्ञान की आवरण शक्ति का) ऐसा ही सामर्थ्य है। ऐसा ही (आचार्यों के द्वारा) कहा भी गया है—

अज्ञानस्य शक्तिद्वयं निरूपयित —अस्येत्यादिना । आवरणविक्षेपनामकम्आवरणशक्तिः, विक्षेपशक्तिश्चेत्यर्थः, सि्चदानन्दस्वरूपमावृणोतीत्यावरणशक्तिः,
ब्रह्मादिस्थावरान्तं सकलं नामरूपात्मकं प्रपश्चं विक्षिपति सृजतीति विक्षेपशक्तिः । धनच्छन्नदृष्टिः = घनेन = मेघेन छन्ना = अवृता दृष्टिर्यस्य तादृशः,
अतिमूढः = विवेकविरहितः, नित्योपछिष्धस्वरूपः —िनत्यमुपलिष्यः = स्थितिः
प्राप्तिर्वेति यस्य तादृशः स्वरूपं यस्य तादृशः ।।

अन्तयः—यया, अतिमूढः, घनच्छन्नदृष्टिः (सन्), अर्कम्, घनच्छन्नम्, (अतः), निष्प्रभम्, च, मन्यते तथा मूढदृष्टेः, यः (आत्मा), बद्धवत्, भाति, सः, नित्योपलब्धिस्वरूपः, आत्मा, (एव), अहम् ॥

शब्दार्थः — यथा = जैसे, अतिमूढ = अत्यन्तमूढ व्यक्ति, घनच्छन्नदृष्टिः (सन्) = मेघ से अपनी दृष्टि ढक ली जाने पर, अर्कम् = सूर्यं को घनच्छन्नम्= मेघ से ढका हुआ, (अतः = इसीलिए), निष्प्रभम् = निस्तेज, च = भी, मन्यते = मानता है, तया = उसी प्रकार, मूढदृष्टेः = मूढ व्यक्ति की दृष्टि से, यः = जो, (आत्या=आत्मा), बद्धवत् = बन्धन में पड़ा हुआ सा, भाति = प्रतीत होता है, सः=वह, नित्योपलिब्जस्वरूपः = नित्यज्ञानस्वरूप, आत्मा=आत्मा, (एव=ही) अहम् = मैं हूँ॥

अर्थ: — जैसे अत्यन्त मूढ व्यक्ति, मेघ से अपनी दृष्टि ढक ली जाने पर, सूर्य को मेघ से ढका हुआ (अतः) निस्तेज भी मानता है, उसी प्रकार मूढ व्यक्ति की दृष्टि से जो (आत्मा) बन्धन में पड़ा हुआ-सा प्रतीत होता है वह नित्य-ज्ञानस्वरूप आत्मा (ही) मैं हूँ ॥ [हस्तामलक 📞 ]॥

जिस प्रकार अपने अज्ञान से आवृत रस्सी में सर्प की सम्भावना होती है, उसी प्रकार (अज्ञान की) इसी आवरण शक्ति के द्वारा अविच्छिन्न (युक्त) आतमा में कर्ता होने, भोक्ता होने और सुख-दुःख तथा मोह (अज्ञान) रूप तुच्छ संसार से युक्त होने की भावना भी होती है।

सम्प्रति विक्षेपशक्ति को बतलाया जा रहा है—जैसे रज्जु के विषय में होने वाला (व्यक्ति का) अज्ञान, अपने द्वारा आवृत रज्जु (रस्सी) में अपनी शक्ति से सर्प आदि की उद्भावना करता है; इसी प्रकार अज्ञान भी, अपने द्वारा उकी हुई आत्मा में, अपनी विक्षेप नामक शक्ति के माध्यम से आकाश आदि प्रपञ्च की उद्भावना करता है। (क्योंकि विक्षेप शक्ति का) वैसा ही सामर्थ्य है। (आचार्यों के द्वारा) कहा भी गया है—'(अज्ञान की) विक्षेप शक्ति सूक्ष्म शरीर से लेकर (स्थूल) ब्रह्माण्डपर्यन्त समस्त जगत् की सृष्टि करती है। (वाक्यसुधा १३)।

टिप्पणी—आवरणशक्तिः—आत्मा के वास्तविक स्वरूप अर्थात् आत्मा के सत्, चित् एवं आनन्द स्वरूप को ढक छेने के कारण अज्ञान की इस शक्ति को आवरण शक्ति कहते हैं।

विक्षेपशक्तिः — ब्रह्मा से लेकर स्थावर पर्यन्त समग्र जगत् को सृष्टि करने के कारण अज्ञान की शक्ति विक्षेपशक्ति कही जाती है।

अज्ञानं परिच्छिन्नमिप — अज्ञान को परिच्छिन्न या अपरिच्छिन्न कुछ भी नहीं कहा जा सकता, क्योंकि वह अनिर्वचनीय है। फिर भी उसे जो परिछिन्न कहा गया है, वह आत्मा की अपेक्षा से कहा गया है।

बावरण तथा विक्षेप नामक शक्तियों से सम्पन्न बज्ञान की उपाधि से युक्त ईश्वर जगत् का कारण है। यह बात कही जा चुकी है। अब यहाँ प्रश्न उठता है कि ईश्वर जगत् का निमित्त कारण है, अथवा उपादान कारण अथवा दोनों ही? इसी के उत्तर में आगे कह रहे हैं—

शक्तिद्वयवदज्ञानोपहितं चैतन्यं स्वप्रधानतया निमित्तं स्वोपाधि-प्रधानतयोपादानं च भवति । यथा लूता तन्तुकार्यं प्रति स्वप्रधानतयाः निमित्तं स्वशरीरप्रधानतयोपादानं च भवति ॥ १७ ॥

अर्थ:—( आवरण तथा विक्षेप नामक ) दो शक्तियों वाले अज्ञान से उपिहत चैतन्य ( अर्थात् ईश्वर नामक चैतन्य ) अपनी ( अर्थात् चेतनता की ) प्रधानता से ( जगत् ) का निमित्त कारण होता है और अपनी उपाधि ( अज्ञान ) की प्रधानता से ( उसका ) उपादान कारण भी होता है। जैसे मकड़ी अपने जाल बनाने रूप कार्य के प्रति अपनी ( अर्थात् चैतन्य की ) प्रधानता से निमित्त कारण होती है और अपने शरीर की प्रधानता से उसका उपादान कारण भी होती है।

टिप्पणी—निमित्तम् उपादानम् च — आपने देखा होगा कि मकड़ी की जब इच्छा होती है, तब वह अपने मुख से जाल उगलती हुई नीचे तक लटक जाती है या उसका ताना-बाना बुन डालती है और फिर जब उसे बिगाड़ना चाहती है, तब उसे मुँह में समेटती हुई ऊपर उठ जाती है। इस प्रकार वह जाल या ताना-बाना के प्रति अपनी चेतना की दृष्टि से निमित्त कारण और अपने

ईश्वरस्य जगतोनिमित्तोपादानकारणतां साघयन्नाह-शक्तिद्वयेति । स्वप्रधान-तया = चैतन्यप्रधानयेत्यर्थः, निमित्तम्—निमित्तकारणमिति यावत् स्वोपाधि-प्रधानतया = स्वोपाधिमृतमायाप्रधानतयेत्यर्थः । उपादानम् = उपादानकारणम् । शारीर की दृष्टि से उपादान करण भी बनती है। ठीक इसी प्रकार ईश्वर चैतन्य भी अपनी चेतना की दृष्टि से जगत् का निमित्त कारण बनता है और अपनी माया की दृष्टि से उपादान कारण। किन्तु यहाँ यह ध्यान रखना है कि ईश्वर जगत् का साक्षात् उपादान कारण न होकर परम्परया उपादान कारण बनता है। जिस प्रकार चुम्बक के सान्निध्य से जड लोहा गतिशील हो उठता है, उसी प्रकार चंतन्य (ईश्वर) के सान्निध्य से जड अज्ञान भी क्रियाशील हो उठता है और उससे सारे जगत् प्रमुख की सृष्टि होने लगती है। इस प्रकार ईश्वर जगत् का परम्परया उपादान कारण बनता है।

ईश्वर से जगत् रूप कार्य की उत्पत्ति किस क्रम से होती है, उसे यहाँ बतलाया जा रहा हैं —

तमःप्रघानविक्षेपशिक्तमदज्ञानोपहितचैतन्यादाकाशः, आकाशाद्वायु-चियोरिग्नरग्नेरापोऽद्भ्यः पृथिवी चोत्पद्यते । 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन् आकाशः सम्भूत' इत्यादिश्रुतेः । तेषु जाडचाधिक्यदर्शनात्तमःप्राधान्यं तदानीं सत्त्वरजस्तमांसि कारणगुणप्रक्रमेण तेष्वाकाशादिष्टूपद्यन्ते एतान्येव सूक्ष्मभूतामि तन्मात्राण्यपञ्चोक्वतानि चोच्यन्ते । एतेभ्यः सूक्ष्म-श्रीराणि स्थूलभूतानि चोत्पद्यन्ते ॥ १८॥

अर्थ:—तमोगुण की प्रधानता से युक्त तथा विक्षेप शक्ति वाले अज्ञान से उपहित चैतन्य ( ईश्वर ) से आकाश उत्पन्न होता है, आकाश से वायु, वायु से
अग्नि, अग्नि से जल, जल से पृथिवी उत्पन्न होती है।" उस ( जगिद्धित ) इस
आतमा से आकाश उत्पन्न हुआ" ( तैतिरीय २।१ )—इस श्रुति वचन से भी
( इसका समर्थन होता है )। उन आकाश आदि में जडता की अधिकता के
दिखलाई पड़ने से उनके कारण में तम की प्रधानता ( मानी जाती ) है, (क्योंकि
कारण के गुण कार्य में अवश्य ही देखें जाते हैं )। इस समय ( अर्थात् सृष्टि के
काल में ) सत्व, रजस् एवं तमस् कारण में रहने वाले गुणों की मात्रा के अनु-

सृष्टिक्रमं निरूपयन्नाह—तम इति । उत्पद्यते = जायते एतेनाकाशस्य नित्यता निरस्ता । तेषु=आकाशादिषु तत्कारणस्य वेषामाकाशादीनां कारणस्य । तदानीम् = सृष्टिकाले इत्यर्थः, कारणगुणप्रक्रमेण-कारणस्य = वपादानकारण-स्येत्यर्थः गुणाः = सत्त्वादयस्तेषां प्रक्रमेण = अनसारेण ॥

सार उन (कार्यभूत) आकाश आदि में उत्पन्न होते हैं। ये (आकाश आदि) ही सूक्ष्म भूत, तन्मात्राएँ और अपञ्चीकृत (महाभूत) कहे जाते हैं। इनमें सूक्ष्म शरीर तथा स्थूलभूत (अर्थात् पञ्चीकृत आकाश आदि महाभूत) उत्पन्न होते हैं।

हिप्पणी—आकाशः उत्द्यते—वेदान्ती लोग आकाश आदि को भी नित्य नहीं मानते हैं।

कारणगुणप्रक्रमेण-यह न्याय है कि 'कारण के गुण कार्य के गुणों को पैदा करते हैं'-'कारणगुणाः कार्यगुणान् आरभन्ते ।' कारण यदात्मक होता है, कार्य भी तदात्मक ही होता है । चैतन्य के उपाधिभूत अज्ञान में सत्त्व एवं रजस् की अपेक्षा तमोगुण प्रबल रहता है । अतः इससे उत्पन्न होने वाले आकाश में भी तम की प्रधानता रहती है । यही क्रम आगे भी समझना चाहिए ।

सूक्ष्म भूतों की उत्पत्ति के अनन्तर अब उनके कार्यों का वर्णन करने जा रहे हैं—

सूक्ष्मशरीराणि सप्तदशावयवानि लिङ्गशरीराणि । अवयवास्तु ज्ञाने-न्द्रयपञ्चकं, बुद्धिमनसो, कर्मेन्द्रियपञ्चकं, वायुपञ्चकञ्चेति । ज्ञानेन्द्रियाणि श्रोत्रत्वक् चक्षुणिह्वाघ्राणाख्यानि । एतान्याकाशादीनां सात्त्विकाशेभ्यो व्यस्तेभ्यः पृथक् पृथक् क्रमेणोत्पद्यन्ते । बुद्धिर्नाम निश्चयात्मिकान्तः-करणवृत्तिः । मनो नाम संकल्पपिकल्पात्मिकाऽन्तःकरणवृत्तिः । अनयो-रेव चित्ताहङ्कारयोरन्तर्भावः । एते पुनराकाशादिगतसात्विकांशेभ्यो मिलितेभ्य उपत्यन्ते । एतेषां प्रकाशात्मकत्वासात्विकांशकर्यत्वम् ॥१९॥

अर्थः — सूक्ष्मशरीर को लिंगशरीर कहते हैं। सूक्ष्मशरीर का निर्माण सत्रहः विषयों से होता है। (सूक्ष्मशरीर के) ये अवयव हैं — पौव ज्ञानेन्द्रियाँ, बुद्धि और मन, पौच कर्मेन्द्रियाँ तथा पौच वायु। ज्ञानेन्द्रियों के नाम हैं — श्रोत्र, वक, चक्षु, जिह्वा और घ्राण। ये (ज्ञानेन्द्रियाँ) आकाश आदि (सूक्ष्म भूतों)

लिङ्गशरीरं ्निरूपयित-सूक्ष्मशरीराणीति । लिङ्गशरीराणि-लिङ्गघते= गप्यते प्रत्यगात्मसद्भाव एभिरिति लिगानि, लिगानि च तानि शरीराणि चेति लिङ्ग-गरीराणि । व्यस्तेभ्यः = एकैकेभ्य इत्यर्थः । चित्तास्तु--अनुसन्धानात्मिकाज्तः-रणस्य वृत्तिः, अहङ्कारस्तु-अभिमानात्मिकान्तः में वर्तमान एक-एक सत्त्व गुण के अंश से पृथक्-पृथक् क्रमशः उत्पन्न होती हैं (अर्थात् आकाश के सात्त्विक अंश से श्रोत्र, वायु के सात्त्विक अंश से त्वक्, तेज के सात्त्विक अंश से चक्षु, जल के सात्त्विक अंश से जिह्ना और पृथिवी के सात्त्विक अंश से घाण उत्पन्न होता है )। अन्तः करण की निक्चयात्मिका वृत्ति को बुद्धि कहते हैं। अन्तः करण की संकल्य-विकल्पात्मिका (अर्थात् संशयात्मिका) वृत्ति को मन कहते हैं। इन्हों दो (बुद्धि और मन ) में ही चित्त तथा अहङ्कार ) का अन्तर्भाव हो जाता है। (अर्थात् बुद्धि में चित्त का और मन में अहङ्कार ) का अन्तर्भाव हो जाता है। (अर्थात् बुद्धि में चित्त का और मन में अहङ्कार ) का अन्तर्भाव हो जाता है'। ये [बुद्धि, मन, चित्त तथा अहङ्कार ] आकाश अदि सूक्ष्म भूतों में रहने वाले सत्त्वगुण के सम्मिलत अंश से उत्पन्न होते हैं। इनके प्रकाशात्मक (अर्थात् पदार्थों के ज्ञान करने की क्षमता ) होने के कारण इन [पाँच ज्ञानेन्द्रियों, बुद्धि एवं मन ] को (सूक्ष्म भूतों के ) सात्त्विक अंश का कार्य कहा गया है।

टिप्पणी—लिङ्गशरीराणि—लिङ्गशरीर तथा सूक्ष्म शरीर एक ही है। सांख्य में भी सूक्ष्म शरीर माना गया है। किन्तु वहाँ इसके अठारह अवयव गिनाये गये हैं (देखिये सांख्यकारिका ४०।।

मिलितेभ्यः — मन और बुद्धि के सहयोग से सभी ज्ञानेन्द्रियाँ अपने-अपने विषयों को ग्रहण करती हैं। बुद्धि और मन से संयुक्त हुए बिना इन्द्रियाँ अपने विषयों को ग्रहण नहीं कर सकतीं। यही कारण है कि उन्हें पाँचों भूतों के मिलित अंशों से उत्पन्न बतलाया गया है।

प्रकाशात्माकत्वात्—सत्त्वगुण प्रकाशक (अर्थात् ज्ञान करानेवाला ) होता है। ज्ञानेन्द्रियाँ प्रकाशक होती हैं। अतः उन्हें सात्त्कि अंश का कार्य माना गया है।

सूक्ष्मशारीर तीन कोशों से युक्त होता है। ये कोश हैं — विज्ञानमय कोश, मनोमय कोश और प्राणमय कोश। पाँच ज्ञानेन्द्रियों, बुद्धि और मन कां छेकर विज्ञानमय और मनोमय कोश बनते हैं। अतः पहले इनका निरूपण किया जा रहा है—

इयं बुद्धिर्ज्ञानेन्द्रियैः सिहता विज्ञानमयकोशो भवति । अयं कर्तृत्व-भोक्तृत्वसुखित्वदुःखित्वाद्यभिमानित्वेनेहलोकपरलोकगामी व्यावहारिको जीव इत्युच्यते मनस्तु ज्ञानेन्द्रियैः सिहतं सन्मनोमयकोशो भवति ॥२०॥ अर्थ:—यह बुद्धि ज्ञानेन्द्रियों के साथ मिलकर विज्ञानमय कोश कहलाती है। (अर्थात् पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ और छठो बुद्धि को मिलाकर समवेत रूप में इनके लिये 'विज्ञानमय' कोश' यह पारिभाषिक शब्द प्रयुक्त किया जाता है)। यह विज्ञानमय कोश ( अर्थात् विज्ञानमय कोश से अविच्छिन्न चिदात्मा ) ही व्यवहार करने वाला जीव कहा जाता है। मैं कर्ता हूँ, मैं भोक्ता हूँ, मैं सुखी हूँ, मैं इसी हूँ आदि—ऐसा अभिमान करने के कारण यही इस लोक तथा परलोक अमण करता है। मन तो ज्ञानेन्द्रियों के साथ मिलकर मनोमय कोश कहलाता है।

टिप्पणी—कर्तृत्व आदि—कर्तृत्व आदि से रहित आत्मा विज्ञानमय कोश त अभिमानी बनने पर कर्ता, भोक्ता, इस लोक तथा परलोक में गमन करने

ाला व्यावहारिक जीव हो जाता है।

प्राणमय कोश पाँच कर्मेन्द्रियों तथा पाँच प्राणों को मिलाकर बनता है। अतः हुले कर्मेन्द्रियों और पञ्च प्राणों को बतला रहे हैं—

कर्मेन्द्रियाणि वाक्पाणिपादपायूपस्थाख्यानि । एतानि पुनराकाशा-नि रजों ऽकोभ्यो व्यस्तेभ्यः पृथक् पृथक् क्रमेणोत्पद्यन्ते । वायवा प्राणा-नव्यानोदानसमानाः । प्राणो नाम प्राग्गमनवान्नासाग्रस्थानवर्ती । पानो नामावाग्गमनवान् पाय्वादिस्थाननर्ती । व्यानो नाम विश्वग्गमन-निक्षिलशरीरवर्ती । उदानो कष्ठस्थानीय कर्ष्वगमनवानुत्क्रमणवायुः । मानो नाम शरीरमध्यगताशितपीतान्नादिसमीकरणकरः ॥ २१ ॥

अर्थ: — कर्मेन्द्रियों के नाम हैं — वाक् (वाणी), पाणि (हाथ), पाद, पायु दा) और उपस्थ (जननेद्रिय)। ये (कर्मेन्द्रियाँ) आकाश आदि सूक्ष्म मूर्तों से विम्मिलित रजोगुण के अंश से क्रमशः अलग-अलग उत्पन्न होती हैं। (अर्थात् काशगत रजोगुण से वाक्, वायुगत रजोगुण से हस्त, अग्निगत रजोगुण दे, जलगत रजोगुण से पायु और पृथिवीगत रजोगुण से उपस्थ उत्पन्न होता ।। प्राण, अपान, व्यान, उदान, तथा समान—ये (पाँच) वायु हैं। अपर की र चलने वाले तथा नासिका के अग्र भाग में रहने वाले वायु का नाम है — ण। नीचे की ओर चलने वाले तथा पायु आदि स्थानों में रहने वाले वायु नाम है — अपान। चारों ओर चलने वाले तथा समग्र शरीर में व्याप्त वायु नाम है — अपान। चारों ओर चलने वाले तथा समग्र शरीर में व्याप्त वायु

का नाम है—व्यान । ( मरण के समय ) शरीर से उत्क्रमण करने वाले, ऊपर की ओर चलने वाले कण्ठस्थान में रहने वाले वायु का नाम है—उदान । शरीर के मध्य में गये हुए, खाये गये अन्न आदि एवं पिये गये जल आदि को ठीक तौर से व्यवस्थित करने वाले वायु का नाम है—समान ।

टिप्पणी—कर्मेन्द्रियाणि—वाक् इन्द्रिय का विषय व्यन, पाणि इन्द्रिय का विषय आदान ग्रहण, पाद इन्द्रिय का विषय विहरण, पायु इन्द्रिय का विषय विसर्ग (मलिनि:सारण) तथा उपस्थ इन्द्रिय का विषय आनन्द है।

रजोंऽशेभ्यो— रजोगुण उत्तेजक एवं चञ्चल होता है। कार्य में प्रवृत्त करना इसी गुण का काम है। कर्मेन्द्रियाँ कार्य में प्रवृत्त होने वाली इन्द्रियाँ है। अतः इनकी उत्पत्ति रजोगुण के अंश से होनी स्वाभाविक भी है।

पञ्च वायुओं के विषय में यहाँ एक दूसरे मत को भी उपस्थित किया जा रहा है—

केचित्तु नागकूर्मकृकछदेवदत्तघन्झयाख्याः पञ्चान्ये वायवः सन्तीति वदन्ति । तत्र नाग उद्गिरणकरः । कूर्मं उन्मोलनकरः । कृकछः क्षुत्करः । देवदत्तो जृम्भणकरः । घनझयः पोषणकरः । एतेषां प्राणादिष्वन्तर्भावा-स्त्राणादयः पञ्चैवेति केचित् ॥ २२ ॥

अर्थ:—कुछ लोग सांस्यमतानुयायी आदि कहते हैं कि नाग, कूर्म, कुकल, देवदत्त तथा घनंजय नामक पाँच और वायु हैं। इनमें उद्गिरण (डकार, वमन) करने वाले वायु का नाम 'नाग' है। (अङ्गों के) उन्मीलन को करने वाले वायु का नाम 'कूर्म' है। भूख को लगाने वाले वायु का नाम 'कूकल' है। जम्हाई लाने वाले वायु का नाम 'देयदत्त' है। शरीर का पोषण करने वाले वायु का नाम 'घनंजय'। किन्तु कुछ लोग (अर्थात् वेदान्तमत को माननेवाले) इन नाग आदि वायुओं का प्राण आदि (पीछे बतल्राये गये) वायुओं में अन्तर्भाव हो जाने से प्राण आदि (पाँच ही वायु हैं—ऐसा मानते हैं।

टिप्पणी-एतेषां · · · · अन्तर्भावात् — वेदान्तसार के व्याख्याकार रामतीर्थं के अनुसार नाग का शन्तर्भाव उदान में, कूर्म का अन्तर्भाव व्यान में, कुकल और धनख्य का अन्तर्भाव समान में और देवदत्त का अन्तर्भाव आपान में होता है।

अब प्राण आदि पाँच वायुओं की उत्पत्ति तथा प्राणमय कोश का वर्णन करने जा रहे हैं—

एतत्प्राणादिपञ्चकमाकाशादिगतरजोंऽशेभ्यो मिलितेभ्यः उत्पद्यते । इदं प्राणादिपञ्चकं कर्मेन्द्रियैः सहितं सत्प्राणमयकोशो भवति । अस्य क्रियात्मकत्वेन रजोंऽशकार्यत्वम् ॥ २३॥

अर्थ: — ये प्राण आदि पाँच वायु आकाश आदि सूक्ष्म भूतों के सम्मिलित रजीगुण के अंश से उत्पन्न होते हैं। प्राण आदि पाँच वायुओं का यह समूह कर्मेन्द्रियों के साथ मिलकर 'प्राणमय कोश' होता है। इस (प्राणमय कोश) के क्रियात्मक होने के कारण इसे रजीगुण के अंश का कार्य माना गया है। (क्योंकि रजीगुण ही क्रियाप्रवर्तक एवं चञ्चल होता है)।

टिप्पणी-रजोंऽशकार्यंत्वस्—सांख्यकारिका में रजोगुण को प्रेरक एवं चञ्चल बतलाया गया है—'उपष्टम्भकं चलं च रजः' (१३ वीं कारिका)।

उक्त तीनों कोश ही मिलकर सूक्ष्म शरीर बनते हैं, इसी को बतलाने जारहे हैं—

एतेषु कोशेषु मध्ये विज्ञानमयो ज्ञानशक्तिमान् कर्तृरूपः। मनोमय इच्छाशक्तिमान् करणरूपः। प्राणमयः क्रियाशक्तिमान् कार्यरूपः। योग्य-त्वादेवमेतेषां विभाग इति वर्णयन्ति। एतत्कोशत्रयं मिलितं सत् सूक्ष्म-शरीरमित्यच्यते॥ २४॥

अर्थ:—इन कोशों के बीच में विज्ञानमय कोश ज्ञानशक्ति से सम्पन्न तथा कर्तारूप है। मनोमय कोश इच्छाशक्ति से सम्पन्न और करणरूप है। प्राणमय कोश क्रियाशक्ति से युक्त और कार्यरूप है। इनका यह विभाग इनकी योग्यता (क्षमता) के अनुसार किया गया है—ऐसा (श्वास्त्र) बतलाते हैं। ये तीनों कोश मिलकर सूक्ष्म शरीर कहलाते हैं।

टिप्पणी-योग्यत्वात्—बुद्धि से ही किसी वस्तु का ज्ञान होता है तथा बुद्धि से निश्चय करके ही व्यक्ति किसी कार्य में प्रवृत्त होता हैं। अतः विज्ञानमय कोश ज्ञानशक्ति-सम्पन्न तथा कर्ताष्ट्रप वतलाया गया है। मन संकल्प-विकल्प करता है, इच्छा करता है तथा वही किसी भी कार्य में करण बनता है, इसके सहयोग पर ही इन्द्रियाँ कार्य करती हैं। अतः मनोमय कोश इच्छा-अवित्रिसे सम्पन्न तथा करणरूप कहा गया है। प्राणों से ही कार्य करने की क्षमता

प्राप्त होती है। अतः प्राणमय कोश क्रियाशक्तिमान् बतलाया गया है। उसकी कार्यरूपता के बारे में श्रुति भी स्प्राण है—'तौ मिथुनौ समैतां ततः प्राणोऽ-जायत' (वृहदारण्यक १।५।१२), अर्थात् "बाक् और मन—ये दोनों—परस्पर संसर्ग को प्राप्त हुए, तब उससे प्राण की उत्पत्ति हुई।" इससे यह बात प्रमाणित होती है कि बाक् तथा मन के संसर्ग से उत्पन्न होने के कारण प्राण आदि कार्यरूप हैं।

अब अज्ञान की ही भौति लिङ्गश्चरीर के एकत्व तथा बहुत्व का वर्णन किया जा रहा है—

अत्राप्यित्वलस्यम्भगरोमेकबृद्धिविषयतया वनवज्जलाशयवद्वा समष्टिरनेकबृद्धिविषयतया वृक्षवज्जलवद्वा व्यष्टिरिप भवति । एतत्समब्ट्युपहितं चैतन्यं स्त्रात्मा, हरिण्यगभैः प्राणक्षचेत्युच्यते सर्वत्रानुस्यूतत्वाज्ज्ञानेच्छाक्रियाशक्तिमदुपहितत्वाच्च । अस्प्रैषा समष्टिः स्यूलप्रपञ्चापेक्षया
सूक्ष्मत्वात् सूक्ष्मशरारं विज्ञानमयादिकोशत्रयं जाग्रद्वासनामयत्वात् स्वप्नोज्ज्ञ एव स्यूलप्रपञ्चलयस्थानमिति चोच्यते ॥ २५ ॥

अर्थ: —यहाँ भी सम्पूर्ण सूक्ष्म शरीर एक बुद्धि ( उपलब्धि ) का विषय होने के कारण वन अथवा जलाशय के समान समिष्टि के रूप में व्यवहृत होते हैं और अनेक बुद्धि ( अर्थात् उपलब्धि ) का विषय होने से वृक्ष या जल-विन्दु के समान व्यष्टि भी होते हैं । (सूक्ष्म शरीर की ) इस समिष्टि से उपहित चैतन्य सूत्रात्मा, हिरण्यगर्भ तथा प्राण भी कहा गया है। सर्वत्र ( अर्थात् सम्पूर्ण प्राणियों के सूक्ष्म शरीरों में सूत्र के समान ) पिरोया हुआ होने के कारण ( वह सूत्रात्मा कहा जाता है ), और ज्ञानशक्ति से सम्पन्न विज्ञानमय कोश, इच्छा-शक्ति से सम्पन्न ( प्राणमय कोश ) से उपहित होने के कारण उसे हिरण्यगर्भ एवं प्राण कहते हैं। इस ( लिज्ज शरीर ) की यह समिष्ट स्थूल प्रपन्न की अपेक्षा सूक्ष्म होने के कारण 'सूक्ष्मशरीर' तथा विज्ञान-

लिङ्गशरीरस्प्रैकृत्वं बहुत्त्वञ्च साधयन्ताह—अत्रापीति । हिरण्यगर्भः— हिरण्यस्य = हिरण्यगण्डस्य गर्भः = गर्भभूतः हिरण्यगर्भः । मनुस्मृतौ ब्रह्मणो-त्पत्तिहिरण्मयाण्डाद्वणितेति । प्राणश्चेत्युच्यते—अत्र चकारात् प्रजापतिब्रह्माऽ-य्वच्युत इति बोध्यम् । अस्य = सूक्ष्मशरीस्येत्यर्थः ॥ स्य आदि कोशत्रय' कही जाती है। जागरण काल की वासनाओं से युक्त होने के कारण (पर जागरण के विषयों से शून्य होने के कारण) इसे 'स्वप्न'भी कहते हैं। यही कारण है कि (अर्थात् 'स्वप्न' कहलाने के कारण ही) यह 'स्यूल-सुष्टि का लयस्थान' भी कहलाती है।

टिप्पणी-एकवुद्धिविषयतया — एकता की बुद्धि का विषय होने के कारण ।

अब व्यष्टिभूत सूक्ष्म शरीर और उससे उपहित चैतन्य की संज्ञा को बतला
रहे हैं —

एतद्वचष्टच्पहितं चैतन्यं तैजसो भवित तेजोमयान्तःकरणोपहित-स्वात् । अस्यापीयं व्यष्टिः स्यूलशरीरापेक्षाया सूक्ष्मत्वादिति हेतोरैव सूक्ष्मशरीरं विज्ञानमयादिकोशत्रयं जाग्रद्वासनामयत्वात् स्वप्नोऽत एव स्यूलशरीरलयस्थानिमिति चोच्यते ॥ २६ ॥

अर्थ: — सूक्ष्म शरीर की व्यिष्ट से (अर्थात् एक सूक्ष्म शरीर से) उपिहत चैतन्य 'तैजस' कहा जाता है, क्योंिक वह तेजोमय अन्तः करण की उपिष से उपिहत (अर्थात् युवत) रहता है। इस (सूक्ष्म शरीर) की यह व्यिष्ट भी (आगे उत्पन्न होने वाले) स्यूल शरीर की अपेक्षा सूक्ष्म होने के कारण 'सूक्ष्म शरीर' तथा 'विज्ञानमय आदि कोशत्रय' कहलाती है। जागरण काल के संस्कारों से युवत होने के कारण (किन्तु जाग्रदवस्था के पिषयोपभोगों से रहित होने कारण 'स्वप्न') कहलाती है, और इसी कारण से (अर्थात् स्वप्न कही जाने के कारण से) स्यूल शरीर का लयस्थान भी कही जाती है।

टिप्पणी-तेजोमयान्तः करणोपहितत्वात्—अन्तः करण आकाश आदि के सम्मिलित सत्त्वगुणांश से उत्पन्न हुआ है। अतः प्रकाशकता उसका घर्म है। वह प्रकाश है, ज्ञान का साधक है। यही कारण है कि उसे तेजोमय कहा गया है।

अब सूत्रात्मा और तैजस की एकता तथा उनकी उपाधियों की एकता का वर्णन किया जा रहा है—

एतो सूत्रात्मतेजसौ तदानीं मनोवृत्तिभिः सूक्ष्मविषयाननुभवतः-'प्रविविक्तभुक्तेजस' इत्यादिश्रुतेः । अत्रापि समष्टिब्ययष्ट्योस्तदुपहितसूत्रा-त्मतेजसयोवंनवृक्षवत्तदविच्छन्नाकाशवच्च जलाशयजलवत्तद्गतप्रतिषिम्बा-काशवच्चाभेदः । एवं सूक्ष्मशरीरोत्पत्तिः ॥ २७ ॥ अर्थ:—ये सूत्रात्मा और तैजस उस समय ( अर्थात् स्वप्न की अवस्था में ) मनोवृत्तियों (अन्तः करण की वृत्तियों ) के द्वारा सहम विषयों ( अर्थात् वासना के रूप में स्थित विषयों ) का भोग करते हैं। 'तैजस सूहम विषयों का भोगकर्ता है' (भाण्डूवय ४) इत्यादि श्रुति वचनों से भी ( यही बात निर्दिष्ट की गई है। ) यहाँ भी ( सूहम कारीरों की ) समष्टि तथा व्यष्टि में और उस समष्टि तथा व्यष्टि से उपहित कमशः सूत्रात्मा एवं तैजस में उसी तरह अभेद है, जैसे वन एवं वृक्ष में अथवा वन से अविच्छन आकाश तथा वृक्ष से अविच्छन आकाश में अभेद होता है, अथवा जलाशय और जल-बिन्दु में और जलाशय में प्रतिबिम्बत होने वाले आकाश एवं जल-बिन्दु में प्रतिबिम्बत होने वाले आकाश में अभेद होता है। इस प्रकार सूक्ष्म शरीरों की उत्पत्ति हुआ करती है।

टिप्पणी-तदानीम्—'स्वप्न' की अवस्था में। सूत्रात्मा की स्वप्नावस्था प्रलय के वाद तथा स्थूल जगत् की सृष्टि के पूर्व की अवस्था है, तथा तैजस की स्वप्नावस्था सुषुप्ति एवं जागरण के वीच की अवस्था है।

सूक्ष्म सृष्टि के वर्णन के अनन्तर अब स्थूल सृष्टि का वर्णन करने जारहे हैं। अतः इसके पूर्व ही पञ्चीकरण-प्रक्रिया बतला रहे हैं—

## पञ्चीकरणम्।

स्थूलभूतानि तु पश्चीकृतानि । पञ्चीकरणं त्वाकाशादिपञ्चस्वेकैकं द्विषा समं विभज्य तेषु दशसु भागेषु प्राथमिकान् पञ्च भागान् प्रत्येकं चतुर्धा समं विभज्य तेषां चतुर्णां भागानां स्वस्वद्वितीयार्धभागपरित्यागेन भागान्तरेषु संयोजनम् । तदुक्तम्—

'द्विघा विघाय चैकेकं चतुर्घा प्रथमं पुनः। स्वस्वेतरद्वितीयांशैर्योजनात् पञ्च पञ्च ते॥'' इति ॥२८॥

अर्थ: — पञ्चीकृत (भूतों) को स्यूलभूत कहते हैं। आकाश आदि पाँच सूक्ष्म भूतों में प्रत्येक को बराबर दो भागों में विभक्त करके (इस प्रकार कुल एकत्रित) उन दस भागों में जो प्राथमिक पाँच भाग है, उनमें प्रत्येक को चार बराबर हिस्सों में बाँट कर प्रत्येक के उन चारों भागों को अपने अपने दितीय

सूत्रात्मतैजसोरभेदं साधयति एताविति । तदानीम् = स्वप्नावस्थायाम् , सूत्रात्मनः स्वप्नावस्था प्रलयानन्तरं स्यूलजगत् उत्पत्तिपूर्वमायाति तथा तैजसस्य स्वप्नावस्था सुषुप्तेजगिरणस्यान्तरालावस्थेति जेयम् । भाग को छोड़ कर अन्य भूत के द्वितीय अर्घ भागों में मिलाना ही पञ्चीकरण है। कहा भी गया है—

"प्रत्येक भूतों को दो-दो भागों में विमक्त करके, पुनः प्रयम भागों को चार भागों में विमक्त करके अपने-अपने से भिन्न चार मूतों के दूसरे भागों में मिला देने से वे पौच ( आकाश आदि ) पञ्चात्मक हो जाते हैं।" (पञ्चदशी १।२७)।

टिप्पणी—पञ्चीकरणम् —पञ्चीकरण हो जाने पर प्रत्येक स्यूल भूत स्वरूप इस प्रकार होगा —प्रत्येक स्यूल भूत में है भाग स्वयं उसका तथा शेष चार भूतों में से प्रत्येक का है भाग मिला हुआ होता है। इस प्रकार आकाशमें है भाग स्वयं आकाश का और है भाग वार्यु का, है भाग जल का, है भाग तेल का और है भाग पृथ्वी का होगा।

आगे पञ्चोकरण की प्रामाणिकता के लिए श्रुति प्रमाण प्रस्तुत करने जा

रहे हैं—
अस्याप्रामाण्यं नाशङ्कनीयं; त्रिवृत्करणश्रुतेः पञ्चीकरणस्याप्युपछक्षणत्वात् । पञ्चानां पञ्चात्मकत्वे समानेऽपि तेषु च 'वैशेष्यात्तद्वादस्तद्वादः' इति न्यायेनाकाशादिव्यपदेशः सम्भवति । तदानीमाकाशे शब्दोऽभिव्यज्यते वायौ शब्दस्पर्शावग्नौ शब्दस्पर्शक्ष्पाण्यप्सु शब्दस्पर्शक्ष्परसाः
पृथिव्यां शब्दस्पर्शक्ष्परसगन्धारच ॥ २९ ॥

अर्थ: — इस (पञ्चीकरण) की अप्रामाणिकता की आशङ्का नहीं करनी चाहिये, क्यों कि 'त्रिवृत्करण' की श्रुति (छान्दोग्योपनिषद् ६।३।२) पञ्चीकरण का भी उपलक्षण (अर्थात् सूचक) है। पाँचों महाभूतों में समान रूप से पाँचों महाभूतों के भाग के रहने पर भी 'अधिक माग के आधार पर ही तत्तन्नाम (उस-उस नाम) से पुकारा जाता है, (ब्रह्मसूत्र २।४।२२) इस न्याय के अनुरूप उन्हें आकाश आदि नाम से पुकारना सम्भव होता है। उस समय (अर्थात् पञ्चीकरण के अनन्तर) आकाश में शब्द अभिव्यक्त होता है, वायु में शब्द और स्पर्श, अग्नि में शब्द स्पर्श तथा रूप, जल में शब्द, स्पर्श, रूप और रस, एवं पृथिवी में शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध (स्पष्ट रूप से आविभूत होते हैं)।

पञ्चीकरणस्य श्रुतिप्रामाण्यमुपस्थापयति — अस्येति । अस्य = पञ्चीकरण-स्येत्यर्थः, त्रिवृत्करणश्रुतेः — त्रिवृत्करणस्य = तेजोजलान्नानां सम्मिश्रणस्य श्रुतेः= उपनिषद्वचनस्येत्यर्थः, उपलक्षणस्वात् =सूचकत्वात् ॥ टिप्पणी-त्रिवृत्करणश्रुते:— "सेयं देवतैक्षत हुन्ताहमिमास्तिलो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणीति तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकां करवाणीति' (छान्दोग्य० ६।३।२-३) अर्थात् 'उस देवता ने विचार किया कि अब मैं इस जीवात्मा रूप से इन तीनों (तेज, जल तथा अन्न नामक) देवताओं में प्रवेश कर नाम और रूप की (अर्थात् समग्र प्रपञ्च की) अभिव्यक्ति करूँ।' ऐसा विचार कर उस परमात्मदेवता ने तेज, जल और अन्न नामक तीन देवों में प्रत्येक को त्रिवृत्-त्रिवृत् कर दिया। यही है त्रिवृत्-करण की श्रुति।

आकाशादिव्यपदेश: — पूर्वपक्षी — आकाश की आकाश कैसे कहा जा सकता है ? क्योंकि उसमें आकाश के अंश के अतिरिक्त शेष चार भूतों के भी अश सम्मिलित हैं।

सिद्धान्ती—हमारे यहाँ यह सिद्धान्त प्रचलित है कि—'प्राधान्येन व्यपदेशा मवन्ति', अर्थात् प्रधान का नाम लेकर ही व्यवहार किया जाता है। इस सिद्धान्त के अनुसार आकाश को हम आकाश कहते हैं, क्योंकि उसमें रे भाग आकाश का है और रे में शेष चार भूत मिले हुए हैं। यही बात अन्य महाभूतों के विषय में भी जाननी चाहिए।

अब पञ्चीकरण के अनन्तर होनेवाली स्यूल सृष्टि का वर्णन प्रस्तुत किया जा रहा है—

एतेभ्यः पञ्चीकृतेभ्यो भूतेभ्यो भूर्भुवःस्वर्मंहर्जनस्तपः सत्यमित्येत-न्नामकानामुपर्युपरि विद्यमानानामतल्यवितलसुतलरसातलतलातलमहा-तलपातालनामकानामघोऽघो विद्यमानानां लोकानां ब्रह्माण्डस्य तदन्तर्वति चतुर्विघस्यूलशरीराणां तदुचितानामन्नपानादीनाष्ट्रोत्पत्तर्भवति । चतु-विघशरीराणि तु जरायुजाण्डजोद्भिज्जस्वेदजाख्यानि । जरायुजानि जरा-युभ्यो जातानि मनुष्यपश्वादीनि । अण्डजान्यण्डेभ्यो जातानि पक्षिपन्नगा-दीनि । उद्भिज्जानि भूमिमुद्भिद्य जातानि कक्षवृक्षादीनि । स्वेदजानि स्वेदेभ्यो जातानि यूकामशकादीनि ॥ ३०॥

अर्थ:—इन पञ्चीकृत भूतों से, क्रमशः ऊपर अपर स्थित भूः, भुवः, स्वः, महः, जनः, तपः और सत्यम्—इन नामों वाले ऊपर की ओर विद्यमान लोक, तथा क्रमशः नीचे-नीचे की ओर स्थित अतल, वितल, सुतल, रसातल, तलातल, महातल और पाताल—इन नामों वाले नीचे की 'ओर विद्यमान लोक, समूचा

ब्रह्माण्ड और उस ब्रह्माण्ड के मध्य-स्थित चार प्रकार के स्यूल शरीर तथा इन स्यूल शरीरों के लायक अन्न-पान आदि की उत्पत्ति होती है। ये चार प्रकार के (स्यूल) शरीर हैं-(१) जरायुज, (२) अण्डज, (३) उद्भिज्ज तथा (४) स्वेदज। जरायु ( अर्थात् गर्भाशय की झिल्ली ) से उत्पन्न होनेवाले मानव और पशु आदि जरायुज कहे जाते हैं। अण्डे से उत्पन्न होने वाले पक्षी, सर्प प्रादि अण्डज हैं। भूमि को फोड़ कर पैदा होने वाले तुण और वृक्ष आदि उद्भिज्ज हैं। पसीने से उत्पन्न होने वाले यूका तथा मशक (एवं चीलर) आदि स्वेदज कहलाते हैं।

टिप्पणी—ब्रह्माण्डस्य—ऊपर बतलाये गये सभी लोकों को सभी तरफ से लोकालोक पर्वत घेर कर स्थित हैं, लोकालोक को उसके बाहर पृथिवी घेरे है, पृथिवी को बाहर की ओर से समुद्र घेर कर स्थित हैं। इन सभी को मिलाकर,

एक शब्द में ब्रह्माण्ड कहा जाता है।

यहाँ अब स्थूल शरीरों की भी समिष्ट तथा व्यष्टि दिखलाने जा रहे हैं -मत्रापि चतुर्विघसकलस्थूलशरीरमेकानेकवृद्धिविषयतया वनवज्ज-लाशयवद्वा समष्टिः वृक्षवज्जलवद्वा व्यष्टिरपि भवति । एतत्समष्ट्यु-पहितं चैतन्यं वैश्वानरो विराडिति चोच्यते सर्वनराभिमानित्वाद् विविधं राजमानत्वाच्च । अस्यैषा समष्टिः स्थूलशरीरमन्नविकारत्वादन्नमयकोशः स्यूलभोगायतनत्वाच्च स्थूलकारीरं जाग्रदिति च व्यपदिश्यते ॥ ३१ ॥

अथं: - यहाँ भी चार प्रकार के सम्पूर्ण स्यूल शरीर एकत्व की बुद्धि के विषय होने से वन या जलाशय के समान समष्टि तथा अनेकत्व की बुद्धि के विषय होने से वृक्ष या जल-विन्दु के समान व्यष्टि भी होते हैं। (स्यूल शरीर की ) इस समाष्टि से उपहित चैतन्य समग्र प्राणियों का अभिमानी (अर्थात्

स्यूलशरीरसमिंट तद्वघिटञ्ज विवेचयित अत्रापीति । इति चोच्यते — अत्र चकारात् पूर्णत्वात् पुरुष इत्युच्यते इत्यपि ग्राह्यम् । सर्वनराभिमानित्वात्-सर्वेषाम् = समस्तानाम् नराणाम् = प्राणिनाम् अभिमानित्वात् = अघिष्ठातृत्वादस्य वैश्वानरत्वमिति । स्थूलभोगः = अत्यन्तं स्पष्टो भोगः । जाप्रत् = इन्द्रियैरयौ पलिक्सभावादस्य जाग्रदिति संज्ञा, "इन्द्रियैरथॉपलिक्स्जिगिरितम्" इति शङ्करा-चार्यकृते पञ्जीकरणे ॥

अधिष्ठाता होने से 'वैश्वानर' तथा विविध रूपों में ( अर्थात् मानव, दानव, पशु, पक्षी, वृक्ष तथा पर्वत आदि रूपों में ) विराजमान होने के कारण 'विराट्' कहा जाता है। इस (वैश्वानर या विराट्) की यह (स्थूल शरीरों की) समब्दि (इसका) स्थूल शरीर है। अन्न का विकार होने से तथा कोश की तरह आत्मा का आष्टादक होने से इसे 'अन्नमय कोश' स्थूल भोगों का आयतन होने से स्थूल शरीर और 'जाप्रत' भी कहा जाता है।

टिप्पणी—सर्वनराभिमानित्वोत्—सर्वं शब्द का अर्थ है—समग्र। 'नर' शब्द का अर्थ है—प्राणिमात्र। अभिमानी का अर्थ है—अधिष्ठाता। अर्थात

समग्र प्राणियों का अधिष्ठाता होने के कारण।

जाग्रत् — इन्द्रियों से भोग्य पदार्थों की उपलब्धि करने के कारण इसे 'जाग्रत्' कहते हैं।

अब व्यष्टिरूप स्थूल शरीर तथा उससे उपहित चैतन्य की संज्ञा आदि का विवेचन करने जा रहे हैं —

एतद्व्यष्ट्युपहितं चैतन्यं विश्व इत्युच्यते सूक्ष्मशरीराभिमानमप-रित्यज्य स्यूळशरीरादिप्रविष्ठत्वात् । अस्याप्येषा व्यष्टिः स्यूलशरीरमञ्च-विकारत्वादेव हेतोरन्नमयकोशो जाग्रदिति चोच्यते ॥ ३२॥

अर्थ:—इन स्यूल शरीरों की व्यिष्ट (अर्थात् एक स्यूल शरीर) से उप-हित चंतन्य 'विश्व' कहा जाता है, क्यों कि यह चंतन्य सूक्ष्म शरीर के अभिमान का परित्याग किये बिना ही स्यूल शरीर आदि में प्रविष्ट होता है। स्यूल शरीरों की यह व्यिष्ट अथवा 'विश्व' की उपाधिभूता यह व्यिष्ट स्यूल शरीर कही जाती है। अन्न का विकार होने के कारण तथा कोश (म्यान) की भौति आच्छादक होने के कारण इस (स्यूल शरीर) को 'अन्नमय कोश' तथा (स्यूल भोगों का साधन होने के कारण) 'जाप्रत्' कहा जाता है।

टिप्पणी—स्थूलशरीरादिप्रविष्टत्वात्—यहाँ 'आदि' शब्द निर्यक-सा प्रतीत होता है, क्यों कि स्थूल शरीर की अपेक्षा और कोई अधिकतर स्थूल उपाधि अविषय नहीं रह जाती है। अथवा इसकी व्याख्या वेदान्तसार की प्रसिद्ध टीका विदन्सनोरिक्सनी' के रचियता रामतीर्थ के शब्दों में इस प्रकार की जा सकती है—

सूक्ष्म शरीर का अर्थ है—'कारण शरीर' उसका परित्याग किये विना स्यूल शरीर आदि में अर्थात् कारण शरीर की अपेक्षा स्यूल शरीर = लिंग शरीर है आदि में जिसके ऐसे परम स्यूल शरीर (अन्न के विकार इस शरीर) में प्रविष्ट करने के कारण उस चैतन्य की 'विश्व' संज्ञा है—''सूक्ष्मशरीरं कारणशरीरं तद-परित्यच्य स्थूलशरीरादौ तदपेक्षया स्थूलशरीरं लिंगशरीरं तदादियंस्य परमस्थूल-शरीरस्येति तद्गुणसंविज्ञानो बहुन्नीहिस्तिस्मन् प्रविष्टस्वात्।''

विश्व: - कारण शरीर, लिंग शरीर तथा स्यूल शरीर में प्रविष्ट होने के

कारण चैतन्य को विश्व कहा जाता है।

अब विश्व तथा वैश्वानर को, जाग्रदवस्या में, श्राप्त होने वाले भोगों का विवरण देने जा रहे हैं —

तदानीमेतौ विश्ववैश्वानरौ दिग्वातार्कवरुणाश्विभः क्रमान्निय-नित्रतेन श्रोत्रादीन्द्रियपञ्चकेन क्रमाच्छब्दस्पर्शरूपरसगन्धान्, अग्नीन्द्रो-पेन्द्रयमप्रजापितिभः क्रमान्नियन्त्रितेन वागादीन्द्रियपञ्चकेन क्रमान्नियन्त्रितेन मनोबुद्धचहङ्कारचित्ताख्येनान्तरिन्द्रियचतुष्केण क्रमारसंकल्पनिश्चयाह-ङ्कायचैतांश्च सर्वानेतान् स्थूलविषयाननुभवतः 'जागरितस्थानो बहिः प्रज्ञः' इत्यादिश्रुतेः । अत्राप्यनयोः स्थूलव्यष्टिसमष्ट्योस्तदुपहितविश्व-वैश्वानरयोश्च वनवृक्षवत्तदविद्यन्नाकाशवच्च जलाशयजलवत्तद्गत-प्रतिबिम्बाकाशवच्च पूर्ववदभेदः । एवं पंचीकृतपंचभूतेभ्यः स्थूलप्रपंचो-स्पत्तः ॥ ३३ ॥

अर्थ:—उस समय ( अर्थात् जागरण की अवस्था में ) ये दोनों-विश्व और वैश्वानर — दिक्, वायु, सूर्य, वरुण तथा अश्विनी कुमारों से क्रमशः नियन्त्रित श्रोत्र आत्र आदि पाँच ज्ञानेन्द्रियों से ( अर्थात् श्रोत्र, त्वक्, चक्षु, रसना तथा घ्राण से ) क्रमशः शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध—इन स्यूल विषयों — का; अग्नि, इन्द्र, उपेन्द्र, यम तथा प्रजापित के द्वारा क्रमशः नियन्त्रित वाक् आदि पाँच कर्मेन्द्रियों से ( अर्थात् वाक्, पाणि, पाद, पायु तथा उपस्थ से ) क्रमशः वचन ( बोलना ), आदान ( ग्रहण करना ), गमन, विसर्ग ( मल-त्याग ) और आनन्द ( अर्थात् मैथुन से होने वाले आनन्द ) — इन स्यूल विषयों का, चन्द्रमा, ब्रह्मा, शंकर तथा अन्युत ( विष्णु ) से क्रमशः नियन्त्रित मन, बुद्धि, अहंकार एवं चित्त नामक इन चार भोतरी इन्द्रियों ( अन्तःकरणों ) से क्रमशः संकल्प, निश्चय गर्व और

स्मरण—इन सम्पूर्ण स्यूल विषयों का अनुभव (भोग) करते हैं। "जाज़त् अवस्था वाला, बाह्य विषयों को प्रकाशित करनेवाला (वैश्वानर ही स्यूल विषयों का भोग करता है)" (माण्डूक्य॰ ३) आदि श्रुतिवचनों से (भी यही बात प्रमाणित होती है)।

यहाँ पर भी स्थूल शरीरों की व्यष्टि एवं समिष्टि में और उस व्यष्टि तथा समिष्टि से उपिहत 'विश्व' एवं 'वैश्वानर' में, वन एवं वृक्ष तथा वन और वृक्ष से अविच्छिन्न आकाश की भौति अथवा जलाशय एवं जलविन्दु तथा जलाशय में प्रतिबिन्वित आकाश और जलविन्दु में प्रतिबिन्वित आकाश की भौति पूर्ववत् अभेद हैं। इस प्रकार पञ्चोकृत पाँच भूतों से स्थूल प्रपञ्च की उत्पत्ति होती है।

टिप्पणी—तदानीम्—'तदानीम्' का अर्थ है—जाग्रदवस्था में । भूतों के पक्षीकरण के अनन्तर जब महाभूतों से स्थूल जगत् की सृष्टि हो जाती है, तब वैश्वानर की जाग्रदवस्था होती है। इन्द्रियों के द्वारा विषयों का उपभोग करने की अवस्था ही विश्व की जाग्रदवस्था है।

चैतान् — चित्त से सम्बन्ध रखने वाले या चित्त के विषय यानी स्मरण को 'चैत्त' कहा जाता है।

क्रमशः कारण-सृष्टि, सूक्ष्म-सृष्टि तथा स्थूल-सृष्टि का निरूपण किया जा चुका। अब इनकी समष्टि के विषय में बतला रहे हैं—

एतेषां स्यूलसूक्ष्मकारणप्रपञ्चानामि समिष्टिरेको महान् प्रपञ्चो भवित यथावान्तरवनानां समिष्टिरेकं महद्वनं भवित यथा वाऽवान्तर-जलाशयानां समिष्टिरेको महान् जलाशयः। एतदुपिहतं वैश्वानरादीश्वर-पर्यन्तं चैतन्यमप्यवान्तरवनाविच्छन्नाकाशवदवान्तरजलाशयगतप्रिति-विम्बाकाशवच्चेकमेव॥३४॥

अर्थ:—इन स्यूल सृष्टि सूक्ष्म-सृष्टि तथा कारण-सृष्टि की भी समष्टि एक महान् सृष्टि वन जाती है, जैसे कि विभिन्न वनों की समष्टि एक महान् वन हो जाता है अथवा जैसे कि विभिन्न जलाशयों की समष्टि (मिलकर) एक महान् जलाशय हो जाता है। इन तीन प्रकार की सृष्टियों से उपिहत होनेवाले चैतन्य-ईश्वर, हिरण्य-गर्भ तथा वैश्वानर—भी एक ही है, जैसे कि भिन्न-भिन्न वनों से अविच्छन्न होने वाला आकाश सच्चे अर्थ में एक ही है, अथवा जैसे भिन्न-भिन्न

जलाशयों में प्रतिविम्बित होने वाला आकाश वस्तुतः एक ही आकाश है।

आभ्यां महाप्रपञ्चतदुपहितचैतन्याभ्यां तप्तायःपिण्डवदविविक्तं सदनुपहितं चैतन्यं 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म' इति वाक्यस्य वाच्यं भवति विविक्तं
सल्लक्ष्यमि भवति । एवं वस्तुन्यवस्त्वारोपोऽध्यारोपः सामान्येन
प्रदिश्तिः ॥ ३५ ॥

अथं:—( स्यूल-प्रपञ्च, सूक्ष्म-प्रपञ्च तथा कारण-प्रपञ्च की समिष्टिरूप) इस महाप्रपञ्च तथा महाप्रपञ्च की उपाधि से विशिष्ट चैतन्य से, तपे हुए लोहे के गोले के समान, अलग न ज्ञात होता हुआ अनुपहित (अर्थात् किसी भी तरह की उपाधि से रहित ) चैतन्य "सव खिलवदं ब्रह्म" अर्थात् यह सकल स्थावरजङ्गमात्मक जगत् ब्रह्म ही है" ( छान्दोग्य ३।१४।१ ) इस श्रुति-वचन का अभिषेय अर्थ ( वान्यार्थ ) होता है, तथा अलग प्रतीत होता हुआ लक्ष्यार्थ भी होता है। इस प्रकार वस्तु ( सिच्चदानन्द, अद्वय ब्रह्म ) में अवस्तु (अवारतिक अर्थात् अज्ञान) तथा उसके कार्यभूत सकल जड़-समूह का आरोप जिसमें होता है ऐसा अध्यारोप सामान्यरूप से दिखलाया गया।

टिप्पणी— वाच्यम्— "अयो दहित" = लोहा जला रहा है। लोहा जल अगिन में तप जाता है, तब उसके स्पर्श से जल जाने पर "मैं लोहे से जल गया" इस प्रकार लोग कहते हैं। वस्तुतः जला आग से ही जाता है, लोहे से नहीं। किन्तु जब लोहे को अगिन माना जाय या अगिन और लोहे में तादात्म्य माना जाय तभी यह व्यवहार बन सकता है। इसी प्रकार "सवँ खिल्वदं ब्रह्म" = "यह सब (महाप्रपञ्चरूप उपाधि तथा उस उपाधि से उपहित चैतन्य) ब्रह्म (अर्थात् अनुपहित तुरीय चैतन्य) ही है" इस प्रकार का व्यवहार तभी सम्भव होता है, जबिक महाप्रपञ्चरूप उपाधि तथा उससे उपहित चैतन्य में अभेद या तादात्म्य (अर्थात् तादात्म्यास्यास) माना जाय। ऐसी अवस्था में ही उक्त तक्तत् अर्थ 'अयो दहित' तथा 'सवँ खिल्वदं ब्रह्म" इन वाक्यों के वाच्य हुआ करते हैं।

लक्ष्यम् — जब महाप्रपञ्चरूप उपाधि तथा उससे उपहित चैतन्य से अनुपहित

तत्पदार्थे ब्रह्मणि अघ्यारोपं सामान्येन निरूप्योपसंहरति—एविमित्यादिना । वस्तुनि = यथार्थे सिन्वदानन्दस्वरूपे ब्रह्मणीत्यर्थः, अवस्त्वारोपः-अवस्तुनः = अयथार्थस्य, जडस्य प्रपञ्चस्येत्यर्थः आरोपः, सामन्येन = संक्षेपेण ॥

चैतन्य को अलग मानते हैं, तब वह अनुपहित चैतन्य 'सवं खिलवं ब्रह्म' का लक्ष्यार्थ होता है। अर्थात् जैसे 'अयो दहित' में मुख्यार्थ = वाच्यार्थ का बाघ होता है, क्यों कि जलाना लोहे का घर्म नहीं है तब 'अयः' पद की 'अयः सम्बद्ध अनि' में लक्षणा होकर 'लोहे को अनि जलाता है' यह लक्ष्यार्थ बोघ होता है। इसी प्रकार 'सवं खिलवं ब्रह्म' इस वाक्य का वाच्यार्थ भी ठीक नहीं बैठता है, क्यों कि महाप्रपञ्च जड है और उससे उपहित चैतन्य सोपाधिक होने से ससीम आदि है अतः इन दोनों की निरुपाधिक अनन्त ब्रह्म के साथ एकता नहीं हो सकती। वैसी अवस्था में इस वाक्य का ठीक-ठीक आश्य समझने के लिए लक्षणावृत्ति का आश्रय लेकर, 'इदं' पदार्थ के विशेषण वाले अंश का परित्याग करके केवल 'चैतन्य' अंश लेने पर इदं पदार्थ चैतन्य और ब्रह्म की एकता सिद्ध हो जाती है। इसतरह की लक्षणा को भागलक्षणा= जहदजहल्लक्षणा कहते हैं। इसका सविस्तार वर्णन आगे आयेगा।

'तत्त्वमिस' इस महावाक्य के तत्पदार्थ ब्रह्म पर होने वाले अध्यारोप का निरूपण कर लेने पर अब 'त्वं' पदार्थ प्रत्यगात्मा पर किये जानेवाले कुछ आरोपों का विवेचन किया जा रहा है—

इदानों प्रत्यगात्मनीदिमदमयमयमारोपयतीति विशेषत उच्यते ।

अतिप्राकृतस्तु—'आत्मा वै जायते पुत्रः' इत्यादि श्रुतेः, स्वस्मिन्निव स्वपुत्रेऽपि प्रेमदर्शनात्पुत्रे पुष्टे नष्टे चाहमेव पुष्टो नष्टश्चेत्याद्यनुभवाच्च पुत्र आत्मेति वदति ॥ ३६ ॥

अर्थः—सम्प्रति यह वात विशेष रूप से बतलाई जा रही है कि अमुक-अमुक मतावलम्बी (पूर्वपक्षी) प्रत्यगात्मा में अमुक-अमुक वस्तुओं का आरोप करते हैं।

अत्यन्त स्यूल बुद्धि वाले. व्यक्तियों का कहना है कि — "आत्मा ही पुत्र के रूप में जन्म लेता है" इस श्रुति वचन से तथा अपने ही समान अपने पुत्र पर (सबका) प्रेम देखे जाने से और पुत्र के पुष्ट होने पर अथवा नष्ट होने पर मैं ही पुष्ट हुआ या नष्ट हुआ — इस तरह की अनुभूति होने से पुत्र ही आत्मा है।

टिप्पणो—इत्यादिश्रुते: अनुभवाच्च भ्रत्येक पूर्वपक्षी के मत के समर्थन में एक श्रुति-वचन तथा अनुभव प्रदिश्त किया है। पूर्वपक्षी श्रुतियों में विश्वास करता है या नहीं, इस बात की बिना चिन्ता किये ही श्रुति-वचनों का उद्धरण उस (पूर्वपक्षी) के मत को ठीक रूप से प्रस्तुत करने के लिए किया गया है। यहाँ यह घ्यान रखना है कि पहले स्थूल मत का निरूपण कर क्रमशः सूक्ष्म से सूक्ष्मतर एवं सूमक्ष्तम मतों की ओर अग्रसर होंगे। अन्य बातों के अति-रिक्त इस पद्धित से एक काम यह होगा कि प्रत्येक पूर्वपक्षी के मत के खण्डन की आवश्यकता न होगी, क्योंकि आगे-आगे के मत से पूर्व-पूर्व मत स्वयं कटते चले जायेंगे।

'पुत्र ही आत्मा है' इसका उल्लेख करके अब चार्वाकों के 'स्थूल शरीर ही आत्मा है' इस मत का उल्लेख करने जा रहे हैं—

चार्वाकस्तु — 'स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय' इत्यादिश्रुतेः, प्रदीप्तगृहा-स्वपुत्रं परित्यज्यापि स्वस्य निर्गमदर्शनात्, स्थूलोऽहं कृशोऽहमित्याद्यनु-भवाच्च स्थूलशरीरमात्मेति वदित ॥ ३७ ॥

अर्थं: — चार्वाक का कहना है कि — 'अन्न के रस (वीर्य) का विकार यह (साक्षात् दृश्यमान) पुरुष ही वह (अर्थात् आत्मा) है' (तै॰ उप॰ २।१।१) इस श्रुति से (आग लग जाने पर) जलते हुए घर से अपने पुत्र को भी छोड़ कर स्वयं निकल जाने के देखे जाने से तथा 'मैं मोटा हूँ' 'मैं दुर्बल हूँ' इत्यादि अनुभव के होने से भी (यह) स्थूल शरीर ही आत्मा है।। ३७॥

टिप्पणी—स्थूलशरीरमात्मा—इससे पुत्र के आत्मत्व का खण्डन करके शरीर के आत्मत्व का प्रतिपादन किया गया है।

अपरश्चार्वाकः—'ते ह प्राणाः प्रजापति पितरमेत्य ब्रूयुः' इत्यादि-श्रुतेरिन्द्रियाणामभावे शरीरचलनाभावात्काणोऽहं बिधरोऽहमित्याद्यनु-भवाच्चेन्द्रियाण्यात्मेति वदति ॥ ३८॥

अर्थं -- दूसरे चार्वाक का कहना है कि -- 'वे प्राण (अर्थात् इन्द्रियाँ) (अपनी-अपनी श्रेष्ठता के लिए झगड़ते हुए) पिता प्रजापित के पास आकर बोले ('हम लोगों में कौन श्रेष्ठ है?) ( छान्दोग्य ५।१।७) इस श्रुति-वचन से, इन्द्रियों के न रहने पर शरीर की गितशीलता के न होने से तथा 'मैं काना हूँ' 'मैं बहरा हूँ' इत्यादि अनुभव के होने से भी, 'इन्द्रियां ही आत्मा हैं।'

टिप्पणी—अहम्—यहाँ 'अहम्' से आत्मा को निर्दिष्ट किया गया है। 'अहं' का ऐसा ही अर्थ आगे समझना चाहिए।

इन्द्रियाणि आत्मा-इस मत में शरीर की अपेक्षा इन्द्रियों की श्रेष्ठता केः

प्रतिपादन से उस ( शरीर ) के आत्मत्व का खण्डन कर इन्द्रियों के आत्मत्व का प्रतिपादन किया गया है।

ते ह प्राणा ऊचु:-इस कथन से इन्द्रियों की चेतनता सूचित की गई है।

आत्मा भी चेतन ही होता है।

अपरश्चार्त्ताकः--'अन्योऽन्तर आत्मा प्राणमय' इत्यादि श्र्तेः प्राणा-भावे इन्द्रियादिचलनायोगादहमशनायावानहं पिपासावान् इत्याद्यनु-भवाच्च प्राण आत्मेति वदति ॥ ३९ ॥

अर्थ: -एक दूसरा चार्वाक कहता है कि - "अन्न-रस के विकार इस शरीर से भिन्न इसके भीतर रहनेवाला आत्मा प्राणमय है।" (तैति० उप० २।२।१) इस श्रुति से, प्राणों के अभाव में इन्द्रियों को कार्य में प्रवृत्ति न होने से तथा "मैं भूखा हूँ" "मैं प्यासा हूँ" इत्यादि अनुभव से भी प्राण ही आत्मा हैं।

अहमशनायावान् — भूख तथा प्यास प्राण के ही धर्म है। अन्न एवं जल

के अभाव में प्राण का टिकना सम्भव ही नहीं है।

प्राण आत्मा — इस मत में इन्द्रियों के आत्मत्व का खण्डन करके प्राण के सात्मत्व की प्रतिष्टा की गई है।

अन्यस्तु चार्वाकः — 'अन्योऽन्तर आत्मा मनोमय' इत्यादि अतेमनिस सुप्ते प्राणादेरभावादहं संकल्पवानहं विकल्पवानित्याद्यनुभवाच्च मन आत्मेति वदति ॥ ४० ॥

अर्थ: - एक और दूसरा चार्वाक कहता है कि ''प्राणमय आत्मा से भिन्न इसके भीतर रहने वाङा आत्मा मनोमय है।" (तैत्ति • उप • २।३।१) इस श्रुति से, (बेहोशी की अवस्था में ) मन के सो जाने पर प्राण आदि का अभाव होने से तथा "मैं संकल्प करने वाला है" "मैं विकल्प करने वाला है" इत्यादि अनुभव होने से भी 'मन आत्मा है।'

टिप्पणी - उक्त चारों मत चार प्रकार के चार्वाकों के हैं। चार्वाक भीतिक-वादि दिष्टकोण के होते हैं।

मन आत्मा-यही प्राणों के आत्मत्व का खण्डन कर मन के आत्मत्व का प्रतिपादन किया गया है।

चार्वाकों के मतों का उपस्थापन करके अब विज्ञानवादी वौद्धों के मत की उपस्थापना क रने जा रहे हैं-

कामुदाटाकासमान्वतः

बौद्धस्तु —'अन्योऽन्तर आत्मा विज्ञानमय' इत्यदिश्रुतेः कर्तुरभावे कारणस्य शक्त्यभावादहं कर्त्ताऽहं भोक्तेत्याद्यनुभवाच्च बुद्धिरात्मेति वदित ॥ ४१ ॥

अर्थ:—(विज्ञानवादी) बौद्ध का कहना है कि—''इस मनोमय आत्मा से भिन्न इसके भीतर रहने वाला आत्मा विज्ञानमय है'' (तैत्ति० २।४।१) इस ध्रुति वचन से, कर्ता के न रहने पर करण में (कार्य करने की) शक्ति का अभाव होने से तथा ''मैं कर्ता हूँ'' ''मैं भोक्ता हूँ'' इत्यादि अनुभवों से ''बुद्धि ही आत्मा है।''

टिप्पणी - विज्ञानमय—यहाँ विज्ञान शब्द विज्ञानम्य कोश के लिए प्रयुक्त हुआ है। किन्तु वौद्ध उसे क्षणिक विज्ञान (वृद्धि) का वाचक मानकर उक्त श्रुति को अपने मत के समर्थन में प्रयुक्त कर रहा है।

कर्तुरभावे : शक्त्यभावात् — जैसे कर्त्ता कुम्भकार के विना करणरूप चाक घट निर्माण में असमर्थ है, उसी प्रकार वृद्धि के विना मन आदि इन्द्रियाँ भी निर्यक हैं। बुद्धि ही इन सबकी अधिष्ठात्री है। अतः बुद्धि ही आत्मा है।

प्रभाकरतार्किकौ – तु अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमय' इत्यादिश्रुते-बुद्धचादीनामज्ञाने लयदर्शनादहमज्ञोऽहमज्ञानीत्याद्यनुभवाच्चाज्ञानमात्मेति बदतः ॥ ४२ ॥

अर्थ: — प्रभाकर के अनुयायी (मोमांसक) तथा नैयायिक जनों का कहना है कि — "इस विज्ञानमय आत्मा से भिन्न, इसके भीतर रहने वाला आत्मा आनन्दमय है।" (तैति॰ २।।।१) इस श्रुति से, (सुपुप्ति की अवस्था में) बुद्धि आदि का अज्ञान में लय देखे जाने से तथा "मैं अज्ञ हूं" "मैं अज्ञान हूँ" इत्यादि अनुभवों से "अज्ञान ही आत्मा है।"

टिप्पणो — प्रभाकर — मोमांसा दर्शन के दो दिग्गज आचार्य हो चुके हैं — (१) कुमारिल भट्ट और १२) प्रभाकर। विचार की दृष्टि से दोनों के सिद्धान्तों में पर्यास अन्तर है। कुमारिल भट्ट के अनुयायी भाट्ट तथा प्रभाकर के प्राभाकर कहे जाते हैं।

भाट्टस्तु प्रज्ञानधन एवानन्दमय' इत्यादिश्रुतैः सुषुप्तौ प्रकाशा-प्रकाशसद्भावानमामहं न जानामीत्याद्यनुभाच्चाज्ञानोपहितं चैतन्यमारमेति वदति ॥ ४३ ॥ अर्थ:—कुमारिल भट्ट के अनुयायी (मीमांसक) का कहना है कि—"आत्मा प्रज्ञान घन (अर्थात् ज्ञान की प्रचुरता वाला ) तथा आनन्द प्रचुर ही है।" प्रज्ञान घन (अर्थात् ज्ञान की प्रचुरता वाला ) तथा आनन्द प्रचुर ही है।" (ईमाण्ड्वय०५) इस श्रुति से, सुषुप्ति की अवस्था में प्रकाश (ज्ञान) तथा अप्रकाश (अज्ञान)—दोनों—की सत्ता के रहने से तथा ''मैं अपने आपको नहीं जानता है।" इत्यादि अनुभवों के कारण ''अज्ञान से उपहित चैतन्य ही आत्मा है।"

टिप्पणी-प्रज्ञानघन एवानन्दमयः - सुषुप्ति की अवस्था से प्रज्ञान 😑

वैतन्य घनीभूत हो उठता है।

अज्ञानोपहितं चैतन्यम् — कुमारिल भट्ट के मतावलिम्बयों का यह मत है कि — आत्मा न तो जड पदार्थ है और न विशुद्ध चैतन्य ही । वह (अर्थात् आत्मा) अज्ञानोपहित चैतन्य है।

प्रकाशाप्रकाशसद्भावात् — सुष्ति की अवस्था में ज्ञान तथा अज्ञान — दोनों की सत्ता रहती है। प्रत्येक व्यक्ति अच्छी नींद से उठने के बाद अनुभव करता है कि "मैं बड़े आनन्द से सोया, भुझे कुछ भी ज्ञात न था" "मैं बड़े आनन्द से सोया"— यह अनुभव सुष्ति में ज्ञान की सत्ता के बिना सम्भव नहीं है। "मुझे उस समय कुछ भी ज्ञात न था" इस अनुभूति से सुष्ति में अज्ञान की भी सत्ता सुचित होती है।

अब तक बतलाये गये मतों का खण्डन करने वाले माध्यमिकमतावलम्बी

शून्यवादी बौद्धों का अनात्मवाद प्रस्तुत किया जा रहा है-

बपरो बौद्धः—'असदेवेदमग्र आसोद्' इत्यादिश्रुतेः सुषुप्तौ सर्वाभावा-दहं सुषुप्तौ नासमित्युत्थितस्य स्वाभावपरामर्शविषयानुभवाच्च शूःय-मात्मेति वदति ॥ ४४॥

अर्थः — दूसरे ( शून्यवादी ) बौद्ध का कहना है कि — "पूर्व समय में (अर्थात् नामरूपात्मक इस सृष्टि के पहले ) यह जगत् असत् (अर्थात् शून्य ) या।" ( छान्दो॰ ६।२।१ ) इस श्रुति से, सुषुप्ति की अवस्था में ( द्रष्टा तथा दृहय आदि

भाट्ट इति । प्रज्ञानघनः = चैतन्यनिबिङः आनन्दमयः = आनन्दप्रचुरः, "तत्प्रकृतवचने मयट्" (पा० ५।४।२१) इति प्राचुर्ये मयट्, प्रकाशाप्रकाश-सद्भावात् = ज्ञानाज्ञानसद्भावात्, अज्ञानोपहित्तम्—अज्ञानेन = अप्रकाशेन उपहितम् = संबल्प्तिम्, एतेन आत्मनो ज्ञानाज्ञानरूपत्वं बोध्यम् ॥ सब कुछ ) का अभाव हो जाने से तथा ''सुषुप्ति में मैं था ही नहीं''—इस प्रकार सोकर उठे हुए व्यक्ति का अपने हो अभाव को विषय बनाने वाली अनुभूति के होने से शून्य ही आत्मा है।''

टिप्पणी — ''असदेवेदमग्र आसीत्''— छान्दोग्योपनिषद् का यह वचन सिद्धान्तपक्ष नहीं, अपितु पूर्वपक्ष के रूप में आया है। वहाँ बाद में इसका निषेध

कर दिया गया है।

शून्यमारमेति — माष्यिमिकमतानुयायी बौद्धों के अनुसार आत्मा नाम की कोई वस्तु है ही नहीं। उनके अनुसार आत्मा शून्य है।

श्रुति के वचनों, युक्तियों तथा अनुभवों के आधार पर विभिन्न मतों का समुपस्थापन कर अब अन्त में सबका एक साथ ही खण्डन कर रहे हैं—

एतेषां पुत्रादीनामनात्मत्वमुच्यते । एतैरतिप्राकृतादिवादिभिष्क्तेषु श्रुतियुक्त्यनुभवाभासेषु पूर्वपूर्वोक्तश्रुतियुक्त्यनुभवाभासानामुत्तरोत्तर श्रुत्तियुक्त्यनुभवाभासैरात्मत्वबाधदशैनात्पुत्रादीनामनात्मत्वं स्पष्टमेव ।४५।

अर्थं:—( सम्प्रति ) इन पुत्र आदि का अनात्मत्व (अर्थात् इनका आत्मा का न होना ) बतलाया जा रहा है। इन अति स्यूलमतों, का उपस्थापन करने वाले ( प्राकृतवादियों ) के द्वारा उपस्थापित श्रुति ( वचन ), युक्तियाँ तथा अनुभव यथार्थ नहीं, अपितु आभासमात्र हैं। उनमें भी पूर्व-पूर्व वादी के आत्मा के विषय में श्रुति वचनों, युक्तियों तथा अनुभवों के आभासों का उत्तरोत्तर वादी के श्रुति वचन, युक्ति और अनुभव के आभासों के द्वारा बाध दिखलाई पड़ने से पुत्र आदि का आत्मा न होना स्पष्ट ही है।

टिप्पणो —पूर्वपूर्वोक · · · · अनुभवाभासै : — पीछे उपस्थापित सारे मत अपने से पूर्व उपस्थापित मत का खण्डन करके अपने मत की स्थापना करते हैं; किन्तु वे भी स्वयं आगे के मत से निरस्त हो जाते हैं। अन्तिम शून्यवाद का खण्डन आगे प्रतिपादित वेदान्त के मत से हो जायगा।

पूर्वपक्षी — सभी मत के लोग अपने सिद्धान्त के समर्थन में श्रुतिवचनों, युक्तियों तथा अनुभवों को उपस्थित किये हैं। ऐसी अवस्था में उनके मत का

खण्डन कैसे सम्भव हो सकता है ?

सिद्धान्ती—अब तक उपस्थापित किये गये सभी मतों के पक्ष में दी गई

खुतियां, युक्तियां तथा अनुमूर्तियां सही एवं सिखान्त-पक्ष न होकर श्रुत्याभास, युक्त्यासास तथा अनुभूत्यामास मात्र हैं। दिये गये श्रुतियचन सिद्धान्त न होकर पूर्वपक्ष हैं, जिनका वहीं लम्बन भी किया गया है। युक्तियाँ तथा अनुभूतियाँ आगे की युक्तियों तथा अनुभूतियों से कट जाने के कारण सिद्धान्त न होकर युक्त्याभास तथा अनुमूत्याभास सात्र हैं। वही युक्ति तथा अनुमूर्ति सिद्धान्त बनती है, जो किसी से कट न सके।

अब आगे पूर्वपक्षियों के उक्त मतों का खण्डन करते हुए वेदान्त के मत से

बात्मा का स्वरूप बतला रहे हैं-

किञ्च, प्रत्यगस्यूलोऽचशुरप्राणोऽमना अकती चैतन्यं चिन्यात्र संदित्यादिप्रबलश्रुतिविरोधादस्य पुत्रादिश्नयपय्यंन्तस्य जडस्य चैतन्य-भास्यत्वेन षटादिवदनित्यत्वादहं बह्येति विद्वदनु अवप्रावल्याच्च तत्तच्छृति-युक्त्यनुभवाभासानां बाधितत्वादपि पुत्रादिश्न्यपर्यन्तमिललमनारमैन। मतस्तत्तद्भासकं नित्यशुद्धबुद्धमुकसत्यस्वभावं प्रत्यक् चैतन्यभेवात्मवस्तू इति वेदान्तविद्वदनुभवः। एवमध्यारोपः॥ ४६॥

अर्थ:-बीर 'प्रत्यक्' (कड० २।१।१ ), श्रस्यूल (बृहदा० ३।८।८), 'बच्चु' ( मुण्डक० १।१।६), 'अप्राण' ( मुण्डक० २।१।२ ) 'अमन' ( मुण्डक० २।१।२ ), 'अकर्ता' ( व्येसास्वतर १।९ ), 'बैतन्य' ( क्रेवल्य ० २१ ) 'विन्मात्र' ( कैवल्य०१६ ) जीर 'सत्' ( छान्दोग्य० ६।२।१ ) आदि प्रवस्त श्रुतियों के साथ बिरोध होने से पुत्र से लेकर कून्य पर्यन्त ये सभी नैतन्य के द्वारा भासित ( प्रका-चित ) होने के कारण, घट आदि के समान जह तथा अनित्य हैं - इस युक्ति से एवं "मैं बहा हूँ" इस प्रकार के विद्वानों के अनुभव के प्रवल होने के कारण और उन-उन ( पूर्वोक्तं ) श्रुत्याभासीं, युक्त्याभासीं, तथा अनुभवाभासीं के ( उत्तरोत्तर बुत्यामासों, युक्त्यामासों एवं अनुभवाभासों के द्वारा ) बाधित हो जाने से भी पुत्र वे लेकर शून्य तक के सभी (तस्य ) आत्मा से अतिरिक्त ही हैं। जतः उन-उन (पृत्र हे लेकर शून्यपर्यन्त ) को प्रकाशित करने वाला, नित्य शुद्ध बुद्ध ( चैतन्य-

वैदान्तमते बात्मतत्त्वं प्रतिपादयति-किञ्चेति । चैतन्यशास्यत्वेन = चैतन्य-वकास्यत्वेत, अनेन पुत्रादीनां जाडवं निदिष्टम् । तत्तद्भासकम् = पुत्रादीनां प्रकाशकम्,। इयताञ्चारोपप्रक्रिया निर्दिष्टा ॥

स्वरूप) मुक्त तथा सत्यस्वभाववाला प्रत्यक् ( वान्तर्कतम ) चैतन्य हो आत्म-तत्त्व है—ऐसा वेदान्त के विद्वानों का अनुभव है। इस प्रकार अध्यारोप ( की प्रक्रिया बतलाई गई ) है।

टिप्पणो —प्रत्यक् -प्रत्यक् का अर्थ है सब की अपेक्षा आन्तरिक । अतः बाह्य तत्त्व पुत्र आदि आत्मा नहीं हो सकते । 'अस्यूलः' कहने से वह शरीर आदि भो नहों है तथा 'अप्राणः' से प्राण के भी आत्मत्व का निषेव हो जाता है ।

चिन्मात्रम् — केवल 'चित्' प्रकाश या ज्ञान रूप होने से, सांट्रमतानुयायियों के द्वारा कथित, ''प्रकाशाप्रकाश संयलित आत्मा है''—यह मत खण्डित ही जाता है।

चैतन्यभास्यत्वेत—वेदान्तियों का यह मत है कि —संसार के पदार्थ स्वयं प्रकाशमान नहीं हैं। उनके आभास के लिए चैतन्य की विषेक्षा रहती है। चेतन्य उन वस्तुओं का आभासक तथा सारी वस्तुएँ आभास्य हैं। आभासक नित्य तथा आभास्य अनित्य हुआ करते हैं। नित्य तत्व ही आत्मा वन सकता है, अनित्य नहीं —यह लेखक का तर्क है। अतः पुत्रादि अनात्म तत्त्व हैं।

अब तक अध्यारोप की प्रक्रिया का निरूपण किया गया, अब अपवाद का स्वरूप तथा उसकी प्रक्रिया का निरूपण करने जा रहे हैं—

अपवादो नाम रञ्जुविवर्तस्य सर्पस्य रञ्जुमात्रत्ववद्वस्तुविवर्तस्या-वस्तुनोऽज्ञानादेः प्रपञ्चस्य वस्तुमात्रत्वम् । तद्कम्—

'सतत्त्वतोऽन्यथाश्रमा विकार इत्युदोरितः।

अतत्त्वतोऽन्यथाप्रथा विवर्त इत्युदाहृत: (। इति ।। ४७ ॥ अथै:—जीसे रज्जु का विवर्त (अर्थात् भ्रान्ति के कारण ग्रसी में प्रतीयमान) सर्प रज्जुमात्र ही होता है (न कि रज्जु से भिन्न होता है), उसी प्रकार वस्तु (ब्रह्म) के विवर्त (अर्थात् भ्रान्ति के कारण वस्तु रूप ब्रह्म में प्रतीयमान अवस्तुरूप) अज्ञान आदि प्रपञ्च का वस्तुमात्र रह जाना ही अपदाद है। कहा भी गया है—

अपवादं विवेचयित —अपवादो नामेति । अपवादः=अवस्तुमूतस्य वस्त्वा-रमना भानमपवाद इति निगद्यते । रज्जुविवतस्य = रज्जो श्रान्त्या प्रतीयमान-स्येत्यधंः, रज्जुमात्रत्यवत् = सति यथार्थं ज्ञाने रज्जुमात्रप्रतीतिवत् । तत्त्वतः = "(किसी वस्तु का ) अपने मूरु तत्त्व के साथ ( अर्थात् सम्पूर्ण व्यक्तित्व के साथ ) दूसरे रूप में हो जाना विकार कहा गया है, तथा ऊपर से ही, (अर्थात् प्रियारूप से ही) अन्य रूप में प्रतीत होना विवर्त कहा गया है।"

हिप्पणी—अपवाद: — सावन की अँघेरी रात में व्यक्ति चला जा रहा था। मार्ग में एक रस्सी पड़ी थी। वह उसे सर्प समझ कर चौंका, कूदा और भागने का प्रयास किया। किन्तु सत्य तो यह है कि वहाँ सर्प नी सत्ता रस्सी की सत्ता मात्र है। रस्सी के अतिरिक्त वहाँ सर्प नाम की कोई भी वस्तु नहीं है। वहाँ रस्सी ही सत्य है, और सर्प असत्य है, असत्य का सत्य मात्र होना ही अपवाद है।

विकारः, विवतः — दूघ अपने सम्पूर्ण तत्त्व के साथ दही वन जाता है। दूष अपने तत्त्व के साथ दही के रूप में वदल जाता है। अतः दही दूघ का विकार है। रस्सी में सर्प की प्रतीति तथा सीपी में चौदी की प्रतीति विवर्त है। रस्सी न तो अपने मुलरूप के साथ सर्प बनती है और न सीपी ही अपने मूलरूप के साथ चौदी बनती है।। ४७।।

अब आगे अपवाद की प्रक्रिया का प्रदर्शन, सृष्टि के विलोम क्रम से किया जा रहा है—

तथाहि—एतद्भोगायतनं चतुर्विघसकलस्थूलदारीरजातं एतद्भोग्य-रूपान्नपानादिकमेतदायतनभूतभूरादिचतुर्दशभुवनान्येतदायतनभूतं ब्रह्माण्डं चेतत्सवंमेतेषां कारणरूपं पश्चीकृतभूतमात्रं भवति । एतानि शब्दादि-विषयसहितानि पञ्चीकृतानि भूतानि सूक्ष्मशरीरजातं चेतत्सवंमेतेषां कारणरूपापञ्चीकृतभूतमात्रं भवति । एतानि सत्त्वादिगुणसहितान्यपश्ची-कृतान्युत्पत्तिव्युत्क्रमेणेतत्कारणभूताज्ञानोपहितचेतन्यमात्रं भवति । एत-दज्ञानोपहितं चेतन्यं चेश्वरादिकमेतदाधारभूतानुपहितचेतन्यरूपं तुरीयं ब्रह्ममात्रं भवति ॥४८॥

अर्थ:—( अपवाद की प्रक्रिया के द्वारा ) भोगों के आश्रय चार प्रकार के

सारमादाय बाह्यरूपत इत्यर्थः, अन्यथाप्रथा = अन्यरूपेण भवनमित्यर्थः ॥ सृष्टि व्युत्क्रमेणापवादं प्रदर्शयति — तथा हीत्यादिना । भोगायत्तनम् — भोगस्य = बुलि दुः बातुभवस्य आयतनम् = आश्रयम्, प्राप्तिसाधनमिति यावत् । उत्पत्तिव्युत्क्रमेण = तिः = सुष्टेः व्युत्क्रमः = विपरीतक्रमस्तेन ॥

ये सम्पूर्ण स्यूल शरीर, इनके भोग्यरूप अन्न-पान आदि, इनके आश्रयभूत 'भू' आदि चौदहों भुवन तथा इनका आधारभूत न्रह्माण्ड ये सब अपने कारणभूत पञ्चीकृत भूतमात्र रह जाते हैं। शब्द आदि (अपने-अपने) विषयों के सहित पञ्चीकृत महाभूत एवं सम्पूर्ण सूक्ष्म शरीर —यह सब अपने कारणभूत अपञ्चीकृत भूतमात्र रह जाते हैं। सत्त्व आदि गुणों के सहित अपञ्चोकृत ये भूत उत्पत्ति के उल्टे कम से इनके कारणरूप (अर्थात् अपने कारणरूप) अज्ञान से उपहित चैतन्यमात्र रह जाते हैं। अज्ञान से उपहित यह ईश्वर आदि चैतन्य अपने आधारभूत अनु-पहित चैतन्यरूप केवल तुरीय ब्रह्म हो जाते हैं।

टिप्पणी —भोगायतनम् —भोग अर्थात् सुख-दुःख को भोगने का साधन । ये स्थूल शरीर ही 'सुख-दुःख को भोगने के साधन हैं', अतः इन्हें भोगायतन कहते हैं।

उत्पत्तिव्युत्क्रमेण — आकाश आदि की सृष्टि के विपरीत क्रम से । आकाश आदि भूतों की उत्पत्ति का क्रम पीछे बतलाया जा चुका है । उसका विपरीत क्रम इस प्रकोर समझना चाहिए — गन्धतन्मात्रस्वरूपा पृथ्वी रसतन्त्रमात्रात्मक जलमात्र हो जाती है, जल रूपतन्त्रात्मक तेजोमात्र हो जाती है, तेज स्पर्धतन्मात्रान्स त्मक वायुमात्र हो जाता है, वायु शब्दतन्मात्रस्वरूप आकाशतन्मात्र हो जाता है और आकाश अपना कारणरूप अज्ञानोपहित चैतन्यमात्र हो जाता है ।

अध्यारोप एवं अपवाद की प्रक्रिया का सिवस्तर वर्णन कर लेने के बाद अब उसके द्वारा महात्राक्यार्थ में आए 'तत्' तथा 'त्वम्' पदों का अर्थ विवृत कर रहे हैं—

आभ्यामध्यारोपापवादाभ्यां तत्त्वस्पदार्थशोधनमपि सिद्धं भवति ।
तथाहि—अज्ञानादिसमष्टिरेतदुपिहृत्रं सर्वज्ञस्वादिविशिष्टं चैतन्यमेतदनुपिहृतं चैतत्त्रयं तप्तायःपिण्डवदेकत्वेनावभासमानं तत्पदवाच्यार्थो भवति ।
एतदुपाध्युपहिताधारभूतमनुपिहृतं चैतन्यं तत्पदलक्ष्यार्थो भवति । अज्ञानादिव्यष्टिरेतदुपिहृताल्पज्ञत्वादिविशिष्टचैतन्यमेतदनुपिहृतं चेतत्त्रयं तप्तायःपिण्डवदेकत्वेनावभासमानं त्वम्पदवाच्यार्था भवति । एतदुपाध्युपिहृताधारभूतमनुपिहृतं प्रत्यगानन्दं तुरीयं चैतन्यं त्तम्पदलक्ष्यार्थो भविन ।४°।
अर्थः—इन अध्यारोप एवं अपवाद के द्वारा ('तत्त्वमित' इस महावाक्य के)

'तत्' एवं 'त्वम्' पदों के अयों का शोधन (पूर्ण स्पष्टीकरण) भी हो जाता है। वह इस प्रकार है—अज्ञान आदि (अर्थात् अज्ञानं, सूक्ष्म शरीर तथा स्थूल शरीर) की समिष्ट, (अज्ञान आदि की) इस समिष्ट से उपहित सर्वज्ञता आदि से विशिष्ट (ईश्वर, हिरण्यगर्भ आदि नामक) 'जैतन्य, तथा इनसे अनुपहित चैतन्य—ये तीनों जब तपे हुए लौह-पिण्ड की भांति अभिन्नरूप से प्रतीत होते हैं, तव 'तत्' पद के वाच्यार्थ होते हैं। इन उपाधियों और इनसे उपहित चैतन्य का आधारभूत जो अनुपहित चैतन्य है, वह 'तत्' पद का लक्ष्यार्थ होता है।

अज्ञान आदि ( अर्थात् अज्ञान, सूक्ष्मशारीर तथा स्थूलशारीर ) की व्याष्ट्र, इस व्याष्ट से उपहित, अल्पज्ञता आदि से विशिष्ट, ( 'प्राज्ञ', 'तैजस' तथा 'विश्व', नामवाला ) चैतन्य तथा इनसे अनुपहित चैतन्य— ये तीनों, तपे हुए (लौहपिष्ड) के समान जब अभिन्न प्रतीत होते हैं, तब, 'त्वम्' इस पद के वाच्य अर्थ होते हैं और इन उपाधियों तथा इन उपाधियों से विशिष्ट चैतन्य का आधारभूत जो 'अनुपहित' सर्वाधिक आन्तरिक तत्त्व, आनन्दरूप, तुरीय चैतन्य है, वह 'त्वम्' पद का लक्ष्यार्थ होता है।

टिप्पणी— वाक्यार्थों ... लक्ष्यार्थी — शब्द की तीनों शक्तियों — अभिधा, लक्षणा तथा व्यञ्जना — का विवेचन पीछे कर चुका हूँ। 'तसायः पिण्ड' के वाच्यार्थ तथा लक्ष्यार्थ का विवरण भी पेश किया जा चुका है। अब यहाँ 'तत्' और 'त्वम्' पदों के वाच्यार्थ का दिग्दर्शनमात्र करा दे रहा हूँ —

षव लीह पिण्ड तथा दाह के कारण अग्नि में अभेद मान कर 'अयः पिण्डं दहित' इस नाक्य का प्रयोग किया जाता है, तब बोद्धा को लौहपिण्ड तथा दाह के कारण अग्नि दोनों का ही बोध अभिधा शक्ति से हो जाता है, क्योंकि उस समय लौह-पिण्ड तथा अग्नि में बोद्धा को अभेद-प्रतीति होती है। इसी प्रकार खब अश्नान आदि की समष्टि तथा इस समष्टि से उपहित चैतन्य तथा इनका आधारभूत अनुपहित चैतन्य— ये तीनों अभिन्न प्रतीत हों तब ये 'तत्' पद के वाच्यार्थ होते हैं। किन्तु 'अयः पिण्डं दहिति' यह सुनने पर जब लौह-पिण्ड की दाहकता अनुपपन्न प्रतीत होती है तब उसमें वर्तमान अग्नि ही दाह का हेतु है— ऐसा प्रतीत होता है। वैसी स्थिति में छक्षणा के द्वारा इस वाक्य का अर्थ होता

है—लीह-पिग्ड में संक्रान्त व्यक्ति जला रहा है। इसी प्रकार आधारमूत वनुपहित चैतन्य जब उपाधियों तथा उन उपाधियों से उपहित चैतन्य से भिन्न प्रतीत हो तो वह 'तत्' पद का लक्ष्यार्थ होता है। इसी प्रकार 'त्वम्' पद के वाश्यार्थ तथा लक्ष्यार्थ की स्थिति भी समझनी चाहिये।

अब 'तत्त्वमसि' इस महावाक्य के अर्थ को स्पष्ट करने जा रहे हैं-

अथ महावाक्यार्थो वर्ण्यते । इदं ''तत्त्वमसि'' इति वाच्यं सम्बन्ध-श्रियेणाखण्डार्थंबोघकं भवति । सम्बन्धत्रयं नाम पदयोः सामानाधिकरण्यं, पदार्थयोविशेषणविशेष्यभावः, प्रत्यगात्मपदार्थयोर्लक्ष्यस्रक्षणभावश्चेति । तदुक्तस्—

सामानाधिकरण्यञ्च विशेषणविशेष्यता । लक्ष्यलक्षणसम्बन्धः पदार्थप्रत्यगात्मनाम् ॥ इति ॥ ५० ॥

अर्थ: — अब महावाक्य के अर्थ का वर्णन किया जा रहा है। यह 'तत्त्वमित' 'वही तुम हो' ( छान्दो॰ ६।८।७ ) वाक्य तीन सम्बन्धों के द्वारा अखण्ड अर्थ ( अर्थात् निरुपाधि ब्रह्म) का बोधक होता है। तीन सम्बन्ध हैं—( १ ) दोनों ( अर्थात् 'तत्' एवं 'त्वम्' पदों का सामानाधिकरण्य, (२) तीनों पदों के बर्धों में विशेषण-विशेष्य-भाव का होना, तथा (३) प्रत्यगात्मा तथा दोनों पदों के वाष्यार्थ में लक्ष्य-लक्षण-भाव। ऐसा ही ( आचार्य सुरेख्बर के द्वारा भी ) कहा ग्या है —

"( 'तत्त्वमित' इस महावाक्य के ) पदों में, उन पदों के वाच्य क्ला र त्वा उन पदों के वाच्य अर्थों एवं प्रत्यागात्मा में क्रमशः सामानाधिकच्या विशेषण-विशेष्य भाव और लक्ष्य-लक्षण-सम्बन्ध है।" (नैष्कर्म्यसिद्धि १।३) ।। ५०॥

टिप्पणी—महवानयार्थ:—महावानयों की गणना कहाँ 🥳 वारह की जाती है और कहीं कहीं चार। किन्तु प्रमुख रूप से चार ही महावानयों का वर्णन मिलता है। ये यहावानय हैं—(१) प्रज्ञानं ब्रह्म (ऐत० आ ५।३), (२)

वाक्यार्थज्ञाने पदार्थज्ञानं कारणमिति पूर्वं पदार्थं निरूप्याधुना उपदेशमहा-वाक्यार्थो वर्ण्यते—अथेत्यादिना । अखण्डार्थं बोधकम् -अखण्डमानौ वर्ण्यतेति अखण्डार्थः = सजातीयविजातीयस्वगतादिश्रेदरहितं निर्गुणं ब्रह्म तस्य बोधकम् = ज्ञापकम् । सामानाधिकरण्यम् —समानविश्वरूपन्तयोः पदयोरेकस्भिष्ठयं तात्पर्यं सामानाधिकरण्यम् ॥ अहं ब्रह्मास्मि (बृहदा० १।४।१०), (३) तत्त्वमसि (छान्दोग्य० ६।८।७) तथा (४) अयमात्मा ब्रह्म (माण्डूक्य० २)। इन महावाक्यों के आकरग्रंय क्रमशः चारों वेदों से सम्बद्ध हैं।

अखण्डार्थ:- 'अखण्डार्थ' का अर्थ है-वह निर्गुण ब्रह्म जिसमें किसी दशा

में अशांशि भाव आदि सम्बन्ध उठ ही नहीं सकते हैं।

सामानाधिकरण्यम् -समान विभक्तिवाले दो पदों का एक ही अर्थ में तात्पर्यं का होना सामानाधिकरण्य कहलाता है।

अब यहाँ सामानाधि करण्य च्रम्बन्घ के विषय में सोदाहरण बतलाया जा

रहा है-

सामानाधिकरण्यसम्बन्धस्तावद् यथा 'सोऽयं देवदत्तः' इत्यस्मिन् वाक्ये तत्कालविशिष्टदेवदत्तवाचकसशब्दस्यैतत्कालविशिष्टदेवदत्तवाचका-यंशब्दस्य चैकस्मिन् पिण्डे तात्पर्यसम्बन्धः । तथा च 'तत्त्वमसि' इति वाक्येऽपि परोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यवाचकतत्पदस्यापरोक्षत्वादिविशिष्ट-चैतन्यवाचकत्वम्पदस्य चैकस्मिश्चेतन्ये तात्पर्यसम्बन्धः ॥ ५१॥

अर्थ:—सर्वप्रथम सामानाधिकरण्य सम्बन्ध को बतला रहे हैं; जैसे-''सोऽयं देवदत्तः'' = ''वही यह देवदत्त हैं' इस वाक्य में तत्काल से विशिष्ट ( अर्थात् अतीत काल वाले ) देवदत्त के वाचक 'सः' शब्द का और एतत्काल से विशिष्ट (अर्थात् इस कालवाले ) देवदत्त के वाचक 'अयं' शब्द का एक ही पिण्ड (अर्थात् देवदत्तरूप व्यक्ति) में तात्पर्य का होना सामानाधिकरण्य है। उसी प्रकार यहाँ ''तत्त्वमसि" = ''वही तुम हो'' इस वाक्य में भी परोक्षत्व आदि से विशिष्टचैतन्य के वाचक 'तत्' पद का और अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य के वाचक 'त्वम्' पद का एक ही चैतन्य में तात्पर्य का होना सामानाधिकरण्य सम्बन्ध है।

विशेषणविशेष्यभावसम्बन्धः — विशेषणविशेष्यभावस्तु वक्तुरिच्छाधीनः । यथा 'सोऽयं देवदत्तः' इति वावये यदा अयं पदार्थः यः एतःकालैतद्देशसम्बन्ध-विशिष्टः देवदत्तः सः शब्दवाच्यात् तत्कालतद्देशविशिष्टदेवदत्तात् भिन्नो नेति ज्ञानं जायते तदाऽयमित्यस्य पदार्थभेदव्यावर्तकतया विशेषणत्वं बोध्यम् । व्यावर्त्यत्वादयं पदार्थस्य विशेष्यत्वम् । इत्थमेव 'अयं स देवदत्तः' इति वावये सः पदवाच्योऽर्थो विशेष्यस्तथाऽयं पदवाच्यो विशेषणः । इयमेव प्रक्रिया 'तत्त्वमितः' इति वावयेऽप्य-वलम्बनीया ॥

टिप्पणी—सोऽय देवदत्त:—देवदत्त हाईस्कूल में मेरा साथी था। पर्याप्त समय के व्यवधान के बाद बाजार में वह दिखलाई पड़ा। मैंने कहा—''अरे यह तो वही देवदत्त है, जिसने मेरे साथ हाईस्कूल में पढ़ा था।'' 'सः' और 'अयं'— ये दोनों ही पद प्रथमा के एक वचन में होने के कारण समान विभक्ति वाले हैं। दोनों पदों का एक ही देवदत्त रूप अर्थ में तात्पर्य है। अतः यहाँ इन दोनों पदों में सामानाधिकरण्य सम्बन्ध है।

"तत्त्वमित्"— इसी प्रकार 'तत् + त्वम् + असि' इस वाक्य में 'तत्' पद का अर्थ है—परोक्षत्व, सर्वज्ञत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य और 'त्वम्' पद का अर्थ है— अपरोक्षत्व, अल्पज्ञत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य। 'तत्' और 'त्वम्'- ये दोनों ही पद प्रथमा के एकवचन में होने के कारण समान विभक्ति वाले हैं। समान विभिक्त वाले इन दोनों ही पदों का एक ही 'चैतन्य' रूप अर्थ में तात्पर्य सम्बन्ध है। अतः यहाँ भी इन दोनों पदों में सामानाधिकरण्य सम्बन्ध है।

परोक्षत्वादिविशिष्ट—ईश्वर हमारी दृष्टि से परे होने के कारण अनुमान आदि से जातव्य है। अतः उसे परोक्षत्व आदि से विशिष्टं = युक्त कहा गया है। आदि से ईश्वर में सर्वज्ञत्व तथा सर्वनियन्तृत्व आदि को भी समझना चाहिए।

अपरोक्षत्वादिविशिष्ट-प्रत्येक जीव अपने को विना किसी अन्य की अपेक्षा स्वयं अनुभव करता है। अतः अपरोक्षत्व आदि से उसे विशिष्ट कहा गया है। आदि पदसे जीव को अल्पज्ञत्व तथा अनीश्वरत्व आदि से विशिष्ट समझना चाहिए।

सामानाधिकरण्य सम्बन्ध प्रदिशत कर छेने के बाद अब 'तत्' और 'त्वम्' पदों के बाच्यार्थ में विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध प्रदिशत करने जा रहे हैं—

विशेषणिवशेष्यभावसम्बन्धस्तु यथा तत्रैव वाक्ये सशब्दार्थतत्काल-विशिष्टदेवदत्तस्यायंशब्दार्थेतत्कालिविशिष्टदेवदत्तस्य चान्योन्यभेदव्यावर्त-कत्तया विशेषणिवशेष्यभावः। तथात्रापि वाक्ये तत्पदार्थपरोक्षत्वादि-विशिष्टचैतन्यस्य त्वंपदार्थापरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यस्य चान्योन्यभेद-च्यावर्तकत्त्या विशेषणिवशेष्यभावः॥ ५२॥

अर्थ:—विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध तो उसे कहते हैं, जैसे उसी 'सोऽयं देवदत्तः' वाक्य में 'सः' शब्द के वाच्य अर्थ तत्काल-विशिष्ट (अर्थात् उस समय बाले ) देवदत्त का तथा 'अयं' शब्द के वाच्य अर्थ एतत्कालविशिष्ट (अर्थात्

वर्तमानकालिक ) देवदत्त का, परस्पर भेद (तत्कालिविशिष्टत्व और एतत्काल-विशिष्टत्व ) का निवारक होने के कारण, विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध है। ठीक उसी तरह यहाँ भी 'तत्त्वमित्तं' इस वाक्य में 'तत्' पद के अर्थ परोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य का तथा 'त्वम्' पद के अर्थ अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य का, परस्पर भेद (परोक्षत्वादिविशिष्टत्व और अपरोक्षत्वादिविशिष्टत्व ) का निवारक होने के कारण विशेण-विशेष्यभाव सम्बन्ध है।

टिप्पणी—अन्योन्यभेदव्यावर्तकतया — विशेषण-विशेष्यभाव का नियामक वक्ता की इच्छा होती है। 'सोऽयं देवदत्तः' इस वाक्य में 'सः' पद का अर्थ है 'उस काल और उस देश में रहने वाला देवदत्त' और 'अयम्' पद का अर्थ है 'इस काल और इस देश में रहने वाला देवदत्त।' जब 'सः' शब्द का वाच्यार्थं बनने वाला उस काल और उस देश में रहने वाला देवदत्त, 'अयं' शब्द का वाच्यार्थं बनने वाले 'इस काल और इस देश में रहने वाले देवदत्त' से अभिन्न प्रतीत होता है, तब 'सः' शब्द का वाच्यार्थ 'अयं' शब्द के वाच्यार्थ में स्थित भेद का व्यावर्तक बनता है। व्यावर्तक विशेषण को कहते हैं। ऐसी अवस्था में 'अयं' शब्द का वाच्यार्थ को विशेष्य वनना होता है तव 'क्यं सः देवदत्तः'' ऐसा प्रयोग किया जाता है। इस प्रकार दोनों पदों के वाच्यार्थ परस्पर विशेषण और विशेष्य वनते हैं।

तत्त्वमिस — इसी प्रकार 'तत्त्वमिस' इस वाक्य में भी 'तत्' पद का अर्थ तथा 'त्वम्' पद का अर्थ भी परस्पर विशेषण और विशेष्य वनता है।

विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध दिखला लेने के बाद अब लक्ष्य-लक्षण सम्बन्ध बतला रहे हैं—

लक्ष्यलक्षणसम्बन्धस्तु—यथा तत्रैव वाक्ये सशब्दायंशब्दयोस्तदर्थ-योर्वा विरुद्धतत्कालैतत्कालविशिष्टत्वपरित्यागेनाविरुद्धदेवदत्तेन सह लक्ष्यलक्षणभावः। तथात्रापि वाक्ये तत्त्वंपदयोस्तदर्थयोर्वा विरुद्धपरी-क्षत्वापरोक्षरवादिविशिष्टत्वपरित्यागेनाविरुद्धचैतन्येन सह लक्ष्यलक्षण-भावः। इयमेव भागलक्षणेत्युच्यते॥ ५३॥

अर्थ: - रुक्ष्य-लक्षण सम्बन्ध को वतला रहे हैं - जैसे उसी 'सोऽयं देवदत्तः'

वाक्य में 'सः' शब्द और 'अयं' शब्दों का अथवा 'सः' शब्द के अर्थ एवं 'अयं' शब्द के अर्थों का 'तत्कालिविशिष्टत्व'= 'उस काल में रहने वाले' और 'एतत्काल- विशिष्टत्व' = 'इस काल में रहने वाले'— इस ( परस्पर ) विरुद्ध अंश का परि-त्याग करके अविरुद्ध देवदत्त के साथ लक्ष्य-लक्षण भाव है। ठोक उसी प्रकार तत्त्वमिस' इस वाक्य में भी 'तत्' एवं 'त्वम्' पदों का अथवा 'तत्' पद के अर्थ एवं 'त्वम्' पद के अर्थ का ( परस्पर ) परोक्षत्वादिविशिष्टत्व = इन्द्रियों का विषय आदि न वननेवाले एवं अपरोक्षत्वादिविशिष्टत्व = अनुभूति आदि का विषय वनने वाले इस विरुद्ध अंश का परित्याग करके ( दोनों पदों के ) अविरुद्ध अर्थ चैतन्य के साथ लक्ष्य-लक्षण भाव सम्बन्ध है। इसी लक्षणा को भागलक्षणा ( अथवा जहदलहल्लक्षणा ) कहते हैं।

टिप्पणी-लक्षणा-लक्षणावृत्ति का सामान्य विवेचन खण्ड १५ की व्याख्या में हो चुका है। सुगमता के लिये अब यहाँ उसके भेदों का निर्देश किया जा रहा है। लक्षणा के तीन भेद होते हैं—(१) जहल्लक्षणा (२) अजहल्लक्षणा और (३) जहदजहल्लक्षणा।

१—जहल्लक्षणा— वाच्य अर्थं का पूर्णरूप से त्याग करके वाच्य अर्थं से सम्बद्ध किसी दूसरे अर्थ का बोध कराने वाली वृत्ति का नाम है जहल्लक्षणा। जहत् = अपने वाच्य अर्थं को छोड़ती हुई, लक्षणा = अन्य सम्बद्ध अर्थं को लक्षित क्राने वाली। जैसे 'गंगायां घोष.' इस वाक्य में गंगा पद अपने वाच्य अर्थं गंगा प्रवाह का परित्याग करके उससे सम्बद्ध अर्थ गंगातीर का बोध कराता है।

२—अजहरूलक्षणा—वाच्यार्थ का परित्याग बिना किये हुए वाच्य अर्थ से
सम्बद्ध अर्थ का बोध कराने वाली वृत्ति अजहरूलक्षणा कहलाती है। अजहत् 
अपने वाच्य अर्थ को न छोड़ती हुई, लक्षणा = अन्य सम्बद्ध अर्थ को लक्षित ,
कराने वाली । जैसे—'शोणो घावति'। 'शोणो घावति' का अर्थ है = लालरंग
दौड़ रहा। लालरंग का दौड़ना अनुपपन्न है। अतः 'शोण' का अर्थ होता है
'लाल रंग का अन्ध' घावति च दौड़ रहा है। यहाँ 'शोण' शब्द अपने वाच्य अर्थ
'लाल रंग' के साथ ही उससे सम्बद्ध अर्थात् लालरंग वाले अन्ध का लक्षणावृत्ति
से बोध कराता है। इस प्रकार यहाँ अजहरूलक्षणा वृत्ति है।

३-जहदजहल्लक्षणा-वाच्य अर्थ के एक भाग को छोड़ कर बाकी माग

का बोध करानेवाली वृत्ति 'जहदजहल्लक्षणा' कहलाती है। जहत् = वाच्य अर्थ के एक भाग को छोड़ती हुई तथा अजहत् = वाच्य अर्थ के दूसरे भाग को न छोड़ती हुई, लक्षणा = अन्य सम्बद्ध अर्थ को लक्षित कराने वाली वृत्ति। एक भाग का परित्याग कर शेष भागमात्र का ग्रहण करने से भागलक्षणा भी कहते हैं। 'सोऽयं देवदत्तः' तथा 'तत्त्वमित' इस लक्षणा के उदाहरण हैं।

'नीलमुत्पलम्' इस वानय में भी सामानाधिकरण्य और विशेषेणविशेष्यभाव सम्बन्ध है। पर यहाँ अभिधा से ही अर्थबोध हो जाता है, लक्षणा की कोई आवश्यकता ही नहीं पड़ती है। इसी तरह 'सोऽयं देवदत्तः' तथा 'नीलमुत्पलम्' मैं भी अभिधा से ही क्यों नहीं अर्थबोध हो जाता ? इसी शंका के निराकरण में

वितला रहे हैं-

तत्र त नोलपदार्थंनीलगुणस्योत्पलमिति वाक्यवद्वाक्यार्थो न सङ्गच्छते।
तत्र त नोलपदार्थंनीलगुणस्योत्पलपदार्थोत्पलद्रव्यस्य च शौक्ल्यण्टादिभेश्व्यावर्तंकतयाऽन्योन्यविशेषणविशेष्यभावसंसर्गस्यान्यतरिविशिष्टस्यान्यतरस्य तदैक्यस्य वा वाक्यार्थत्वाङ्गीकारे प्रमाणान्तरिवरोघाभावात्तद्वाक्यार्थः सङ्गच्छते, अत्र त तदर्थपरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यस्य त्वमर्थापरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यस्य चान्योन्यभेदव्यावर्त्तकत्तया विशेषणविशेष्यभावसंसर्गंस्यान्यतरिविशिष्टस्यान्यतरस्य तदैक्यस्य च वाक्यार्थत्वाङ्कीकारे प्रत्यक्षादिप्रमाणविरोघाद्वाक्यार्थो न सङ्गच्छते। तद्कम् —

तंसर्गी वा विशिष्टो वा वाक्यार्थी नात्र सम्मतः। अखण्डैकरसत्वेन वाक्यार्थी विदुषां मतः॥ इति ॥५४॥

अर्थ:—('तत्त्वमित') इस वाक्य में 'नीलमुत्पलम्' = 'नीला कमल' इस वाक्य की तरह वाच्य अर्थ (अभिषेय अर्थ) संगत नहीं हो सकता है। यहाँ 'नीलमुत्पलम्' इस वाक्य में वाच्य अर्थ इसिलये संगत होता है, क्योंकि (इस वाक्य में अपुक्त) नील पद का अर्थ नील गुण शुक्लता आदि अन्य गुणों का ज्यावर्तक (निवारक), और उत्पल पद का अर्थ उत्पल रूप द्रव्य (वस्तु) पट आदि का ज्यावर्तक है। अतः (उन दोनों पदों के) परस्पर विशेषण-विशेष्य भाव संसर्ग को अथवा एक से विशिष्ट दूसरे पद के अर्थ को अथवा उन दोनों की एकता को वाक्यार्थ के रूप में स्वीकार करने पर किसी दूसरे प्रमाण से विरोध

नहीं होता है। किन्तु यहाँ 'तत्त्वमिस' इस वाक्य में 'तत्' का अर्थभूत परोक्षत्त आदि से विशिष्ट चैतन्य और 'त्वम्' का अर्थभूत अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य पारस्परिक भेद का व्यावर्तक (निवारक) है; अतः यहाँ विशेषण-विशेष्य भावरूप संसर्ग को, अर्थ्या एक से विशिष्ट दूसरे पदार्थ को अथवा दोनों पदार्थों की एकता को वाक्यार्थ के रूप में स्वीकार करने से प्रत्यक्ष आदि प्रमाणों से विरोध होने के कारण वाक्य का अर्थ (वाच्यार्थ) ठीक-ठीक नहीं बैठता है। यही विद्यारण्यस्वामी के द्वारा कहा भी गया है—

अन्वयः — अत्र, संसर्गः, वा, विशिष्टः, वा, वाक्यार्थः, न, सम्मतः, (किन्तु, अत्र) अखण्डैकरसत्वेन, वाक्यार्थः, विदुषाम्, मतः ॥

शाब्दार्थ: — अत्र = (तत्त्वमित ) इस वाक्य में, संसर्गः = भेद संसर्गस्व-रूप, वा = अथवा, विशिष्टः = एक से विशिष्ट एक (अर्थात् अभेद संसर्गरूप ), वा = भी, वाक्यार्थः = वाक्यार्थ, न = नहीं, सम्मतः = अभीष्ट है; (किन्तु = परन्तु, अत्र = यहाँ, तत्त्वमित इस वाक्य में ), अखण्डैकरसत्वेन = अखण्ड एक रस रूप में अर्थात् स्वगत आदि भेद से रहित वस्तु मात्र के रूप में ), वाक्यार्थः = वाच्यार्थं, विदुषाम् = विद्वानों को, मतः = अभीष्ट है।।

अर्थ:— (तत्त्वमिस ) इस वाक्य में भेद-संसर्गरूप अथवा अभेदसंसर्गरूप वाक्यार्थ नहीं अभीष्ट है; (किन्तु यहाँ तत्त्वमिस इस वाक्य में ) अखण्ड एक रसरूप में (अर्थात् स्वगत आदि भेद से रहित वस्तु मात्र के रूप में ) वाच्यार्थ विद्वानों को अभीष्ट है (पञ्चदशी ७।७५)।।

दिप्पणी—वानयार्थ: यहाँ वान्यार्थ शब्द का प्रयोग वान्यार्थ के अर्थ में हुआ है।

नीलमुत्पलिमिति न सङ्गच्छते — 'तत्वमित' वाक्य के 'तत्' एवं 'त्वम्' इन पदों से एक अखण्ड अर्थ की प्रतीति होनी आवश्यक है। किन्तु अखण्डार्थ की यह प्रतीति अभिधा वृत्ति से सम्भव नहीं है, क्योंकि 'तत्' एवं 'त्वम्' पदों के वाच्यार्थों में पूर्ण साम्य नहीं है। अतः अखण्ड अर्थ के बोघ के लिये 'तत्त्वमित' इस वाक्य में लक्षणा वृत्ति का सहारा लेना पड़ता है। किन्तु 'नीलमुत्पलम्' इस वाक्य में अखण्ड अर्थ की प्रतीति अभिप्रेत नहीं है। इस वाक्य में नील पद का वाच्य अर्थ है नील गुण और उत्पल पद का वाच्य अर्थ है नील गुण और उत्पल पद का वाच्य अर्थ है उत्पल द्रव्य। नील गुण

उत्पल द्रव्य में क्वेत, रक्त आदि गुणों का व्यावर्तक है और उत्पल द्रव्य घट, पट, आदि द्रव्यों का व्यावर्तन करता है। अतः यहाँ परस्पर गुण-गुणि भाव सम्बन्ध होने के कारण कोई विरोध नहीं होता है। अतः इसका विविध वाक्यार्थों में कोई भी एक वाक्यार्थ माना जा सकता है। ये विविध वाक्यार्थ इस प्रकार हो सकते हैं—

(१) (नील एवं उत्पल रूप) दोनों पदों के वाच्य अर्थी का परस्पर

विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध ।

(२) एक से विशिष्ट पदार्थ जैसे 'नौलत्वविशिष्ट मुत्पलम्' अथवा 'उत्पलत्व-विशिष्टं नीलम्'।

(३) दोनों पदार्थों का ऐक्य (अर्थात् अभेद), जैसे — नीलाभिन्नमुत्पलम्

अथवा 'उत्पलाभिन्नं नीलम्'।

'नीलमुत्पलम्' इस वाक्य के उक्त तीनों ही अर्थ किये जा सकते हैं। ऐसा करने में किसी प्रकार का विरोध भी नहीं होगा। किन्तु 'तत्त्वमित' इस वाक्य में इस प्रिक्रिया का आश्रय लेने से प्रत्यक्ष आदि प्रमाणों में विरोध होगा कि जीव एवं ब्रह्म की एकता प्रत्यक्ष आदि प्रमाण तथा तर्क से सवया अनुपपल है। एक (जीव) प्रत्यक्ष है और दूसरा (ईश्वर) परोक्ष, एक (जीव) अल्पज्ञ है और दूसरा (ईश्वर) सर्वंज्ञ आदि। अतः 'नीलमुत्पलम्' इस वाक्य की भौति 'तत्त्व-मित' का अर्थ अभिष्ठा वृत्ति के आश्रयण से नहीं निकल सकता। अतः इसके लिये लक्षणावृत्ति का आश्रय लेना ही पढ़ेगा।

संसर्गः —वाक्य में प्रयुक्त पदों को आपस में जोड़ने वाले कारक या विभ-क्तियाँ जो सम्बन्ध प्रकट करती हैं उसे संसर्ग कहते हैं। यह संसर्ग दो प्रकार का होता है—(१) भेदरूप संसर्ग (२) अभेदरूप संसर्ग।

भेदरूप संसगै — जहाँ एक वाक्य में प्रयुक्त पदों का परस्पर सम्बद्ध विभिन्न विभक्तियों के द्वारा प्रकट किया जाता है वहाँ भेदरूप संसग् होता है। ऐसे स्थल पर सामानाधिकरण्य का अभाव होता है। जैसे 'दण्डेन घटं निर्माति' (दण्ड से घट बना रहा है) यहाँ पर दण्ड और घट में भिन्न-भिन्न विभक्तियों के सम्बन्ध से सामानाधिकरण्य नहीं है।

अभेद संसर्ग-जहाँ वाक्य में प्रयुक्त पद समान विभक्तियों के द्वारा परस्पर

अन्वित होते हैं, वहाँ अभेद संसर्ग होता है। यदों में समान विभक्तियों के होने से ऐसे स्थलों पर सामानाधिकरण्य हुआ करता है। अभेद संसर्ग के स्थल पर प्रायः विशेष्य-विशेषण भाव पाया जाता है।

'नीलमुदालं' की भाँति 'तत्त्वमिंस' आदि वाक्य भी, पदों के समानविभक्तिक होने के कारण अर्थात् सामानाधिकरण्य के कारण, संसर्ग के इसी दूबरे भेर के अन्तर्गत आते हैं। अतः इन वाक्यों में भी अभेद संसर्ग ही होना चाहिए। किन्तु ऐसा होता नहीं है, क्योंकि 'नीलमुत्पलं' तथा 'तत्त्वमिंस'—इन दोनों के वाक्यार्थ- बोध की प्रक्रिया में अन्तर है। 'नीलमुत्पलं' इस वाक्य में 'नील' पद नील गुण का तथा 'उत्पल' पद उत्पल द्रव्य का वाचक है। अतः यहाँ पदों में गुण-गुणि-भाव या विशेष्य-विशेषण भाव मानने में कोई कठिनाई नहीं होती हैं। पर 'तत्त्व-मिंस' इस वाक्य में 'तत्' एवं 'त्व' इन दोनों पदों के अर्थों के द्रव्यरूप होने के कारण तथा परस्पर विरुद्ध होने के कारण भी अभेद-संसर्ग रूप वाच्यार्थ वाधित हों जाता है। अतः वहाँ लक्षणा का आश्रय लेना पड़ना है। इसी बात को पञ्च-दक्षी के 'संसर्गों'वा विशिष्टो वा' इस दलोक में निरिष्ट किया गया है।

'तत्त्वमीस' इस महावाक्य का अर्थज्ञान अभिघा से नहीं हो सकता, उसके लिए लक्षणा का आश्रय लेना ही पड़ेगा। पहले लक्षणा के तीन भेद बतलाये गये हैं। उनसे भागलक्षणा ( जहदजहत्लक्षणा ) से ही अर्थज्ञान सम्भव है—यह बत-लाने के पूर्व पहले जहत्लक्षणा से इसके अर्थ ज्ञान होने का खण्डन करने जा रहे हैं—

अत्र 'गङ्गायां घोषः प्रतिवसित' इति वाक्यवज्जहल्लक्षगाति न सङ्गच्छते। तत्र तु गङ्गाघोषयोराघाराधेयभावळक्षणस्य वाक्यार्थस्या-शेषतो विरुद्धत्वाद्वाक्यार्थमशेषतः परित्यज्य तत्सम्बन्धितोरलक्षणाया युक्तत्वाज्जहल्लक्षणा सङ्गच्छते। अत्र तु पराक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्ट-चैतन्यैकत्वलक्षणस्य वाक्यार्थस्य भागमात्रं विरोधाद्भागान्तरमि परि-त्यज्यान्यलक्षणाया अयुक्तत्वाज्जहल्लक्षणा न सङ्गच्छते।

न च गङ्गापदं स्वार्थपरित्यागेन तीरपदार्थं यथा लक्षयित तथा तृद्धदं त्वस्यदं वा स्वार्थपरित्यागेन त्वस्यदार्थं तत्पदार्थं वा लक्षयत्वतः कुतो जहल्लक्षणा न सङ्गच्छत इति वाच्यम्। तत्र तोरपदाश्रवणेन तद- र्थाप्रतीती लक्षणया तत्प्रतीत्यपेक्षायामपि तत्त्वंपदयोः श्रूयमाणत्वेन तद-थंप्रतीतो लक्षणया पुनरन्यतरपदेनान्यतरपदार्थप्रतीत्यपेक्षाभावात् ॥ ५२॥

अर्थ: — यहाँ ('तत्त्वमित' इस वाक्य में) 'गंगायां घोषः प्रतिवसित' (गंगा में अहीरों की बस्ती है इस वाक्य की तरह जहल्लक्षणा भी संगत नहीं हो सकती। वहाँ (अर्थात् 'गंगायां घोषः प्रतिवसित' इस वाक्य में) तो गंगा (की घारा) और अहीरों का गाँव रूप जो वाक्यार्थ (मुख्यार्थ) है, उसके पूर्णतः विरुद्ध होने के कारण, (क्योंकि गंगा की घारा में गाँव का होना पूर्णतः असंगत है), (वाच्यार्थ) को पूर्णरूप से छोड़कर उस (गङ्गा-प्रवाह) से सम्बद्ध गङ्गा-तीर में लक्षणा करना उचित होने से जहल्लक्षणा संगत होती है। किन्तु यहाँ ('तत्त्वमित' इस वाक्य में) तो परोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य एवं अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य एवं अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य एवं अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य की एकरूपता वाक्यार्थ केवल एक अंश में ही विरोध है। अतः यह उचित नहीं है कि अविरुद्ध अंश को भी छोड़कर यहाँ सर्वथा भिन्न अर्थ में लक्षणा की जाय। इसलिए 'तत्त्वमित' इस वाक्य में जहल्लक्षणा नहीं संगत हो सकती है।

पूर्वपक्षी—जिस प्रकार 'गङ्गा' पद अपने वाच्य अर्थ (गङ्गा प्रवाह का परित्याग करके लक्षणा के द्वारा तीर पद के वाच्यार्थ (तट) का बोध कराता है, उसी प्रकार 'तत्' पद अपने वाच्य अर्थ का परित्याग करके 'त्वं' पद के अर्थ को और 'त्वं' पद अपने वाच्य अर्थ का परित्याग करके 'तत्' पद के अर्थ (अर्थात् वाच्यार्थ) को लक्षणा के द्वारा गोधित करावे तो जहल्लक्षणा क्यों नहीं संगत हो सकती है ? (अर्थात् तव तो जहल्लक्षणा सङ्गत हो हो जायगी।)

तत्त्वमसीति वाक्यार्थंबोघे जहल्लक्षणामपाकर्तुमुपक्रमते । अत्रेत्यादिना—अत्र = 'तत्त्वमित' इति वाक्ये, जहल्लक्षणा—वाच्यमर्थमशेषतः परित्यज्य तत्सम्बन्धिन अर्थान्तरे वृत्तिर्जहल्लक्षणा । अत्र = 'गङ्गायां घोषः प्रतिवसित' इति वाक्ये, वाक्यार्थस्य = आधारभूतस्य गङ्गाप्रवाहस्य तथा आध्यभूतस्य घोषस्य वासइति वाक्यार्थस्यत्यर्थः । श्रूयमाणत्वेन अक्षाभावात्—श्रुते शब्दे मुख्यार्थं बाध एव लक्षणायाः प्रवृत्तिर्भवतीति सिद्धान्तः, तत्त्वमसीति वाक्ये तु पदश्रवणा नन्तरमेव पदार्थप्रतीतिर्जायतेऽतो नावसरो लक्षणाया इत्यभिप्रायः ॥

सिद्धान्ती - नहीं, ऐसा नहीं हो सकता । क्योंकि 'गंगायां घोषः' इस वाक्य में तीर पद सुनाई नहीं पड़ता। अतः तीरपद के अर्थ की भी प्रतीति नहीं होती। इसलिए लक्षणा के द्वारा तीरपद के अर्थ की प्रतीति की अपेक्षा रहती है। ( यही कारण है कि वहाँ जहल्लक्षणा होती है।) किन्तु यहाँ ('तत्त्वमित' इस वाक्य में ) 'तत्' एवं 'त्वं' पदों के सुनाई पड़ने से उनके अर्थों की भी प्रतीति होती ही है। अतः फिर से लक्षणा के द्वारा ('तत्' एवं 'त्वं' इन दोनों में किसी) एक पद से किसी दूसरे पद के अर्थ की प्रतीति की अपेक्षा ही नहीं रहती। ( अतः 'गंगायां घोषः' की भौति 'तस्यमसि' इस बाक्य में जहल्लक्षणा हो ही नहीं सकती )।

टिप्पणी - लक्षणा सङ्गञ्छते - सुने ग्रे झनगःके मुख्य वर्ष के बसंगत प्रतीत होने पर मुख्य अर्थ से ही सम्बद्ध, बाक्स के बतों के द्वारत न सुनाई पड़ने-वाले, पदार्थ में लक्षणा होती है-यह सिखान्त है। निगायां घोषः' इस वाक्य में 'गंगा की घारा में अहीरों का गाँव है' यह कहा गया है। यहाँ गंगा की घारा आवार है और घोष आवेय हैं। अंतः मुख्य मर्थ यह विसंगत प्रतीत होता है, वयों कि जल की घारा में गाँव का होना युक्ति-युक्त नहीं है। अतः गंगा पद की गंगा-तट में लक्षणा की जाती है। तब अर्थ होता है—गंगा के एकदम तट पर ही बहीरों का गाँव है। यहाँ यह च्यान रखना है कि रुक्षणा से उपस्थित होने वाला गंगा-तट रूप अर्थ बान्य के किसी पद से उपस्थित नहीं है। अतः वहाँ जहल्लक्षणा सम्भव है।

किन्तु 'तत्त्वमिति' इस वाक्य में 'तत्' पद का अर्थ है- 'परोक्षत्वादिविशिष्ट चैतन्य' और 'त्वं'पद का अर्थ है-- 'अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य' इन दोनों पदों से उपस्थापित अर्थी में पूर्णतः विरोध न होने से यहाँ लक्षणा नहीं हो सकती। एक पद से दूसरे पद के अर्थ का भी लक्षणा के द्वारा बोघ नहीं कराया जा सकता, नयोंकि जब कोई शब्द अपनी अभिधा शक्ति से अर्थ का बोध कराकर चरितार्थ हो जाता है तब उसम लक्षणा या व्युखना के द्वारा किसी अन्य अर्थके

बोध कराने की क्षमता समाप्त हो जाती है ।

'तत्वमित' के अर्थ-ज्ञान में व्यक्तिश्रमा की असंगति दिखला कर अब अज-हल्ल्याणा की अने बस्पंगति का प्रदर्शन किया जा रहा है-

सत्र 'शोणो घावति' इति वाक्यवदजहल्लक्षणापि न सम्भवति । तत्र शोणगुणगमनलक्षणस्य वाक्यार्थस्य विरुद्धत्वात्तदपिरत्यागेन तदाश्रया-श्वादिलक्षणया तद्विरोघपिरहारसम्भवादजहल्लक्षणा सम्भवति । अत्र तु परोक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यैकत्वलक्षणस्य वाक्यार्थस्य विरुद्धत्वा-त्तदपिरत्यागेन तत्सम्बन्धिनो यस्य कस्यचिदर्थस्य लक्षितत्वेऽपि तद्विरोध-परिहारासम्भवादजहल्लक्षणा न सम्भवत्येव ।

न च तत्पदं वा स्वार्थविरुद्धांश्परित्यागेनांशान्तरसहितं त्वंपदार्थं तत्पदार्थं वा लक्षयस्वतः कथं प्रकारान्तरेण भागलक्षणाङ्गीकरणमिति वाच्यम् । एकेन पदेन स्वार्थाशपदार्थान्तरोभयलक्षणाया असम्भवात्पदा-न्तरेण तदर्यप्रतीतौ लक्षणया पुनस्तत्प्रतीत्यपेक्षाभावाच्च ॥ ५६ ॥

स्यां—यहाँ ('तत्त्वमित' इस वाक्य में ) 'शोणो घावति' अर्थात् 'लालरंग
दोड़ रहा है' ) इस वाक्य की तरह अजहत्त्वक्षणा भी सम्भव नहीं है। क्योंकि
वहाँ ( अर्थात् 'शोणो घावति' इस वाक्य में ) लाल गुण का गमनरूप जो वाच्य
अर्थ है, उसके विरुद्ध होने के कारण उस ( लालगुण ) को न छोड़ते हुए उस
( छालगुण ) के आध्य अश्व आदि का लक्षणा के द्वारा बोध कराने पर ( दोनों
कि ) उस विरोध का परिहार सम्भव हो जाता है। अतः वहाँ अजहत्लक्षणा
के द्वारा 'लालगुण वाला अश्व दौड़ रहा है' यह अर्थ किया जाता है )।

किस्तु यहाँ: ('तत्त्वमित' इस वाक्य में ) परोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य तथा अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य का एकतारूप जो मुख्यार्थ ( अर्थात् वाच्य कर्य ) है, उसके विरुद्ध होने के कारण उस ( मुख्य अर्थ ) को न छोड़ते हुए उस ( मुख्यार्थ ) से सम्बद्ध जिस-किसी अर्थ के लक्षणा के द्वारा बोधित कराने पर भी इस बिरोध के परिहार के सम्भव ने होने से खंबहल्लक्षणा सम्भव नहीं हो सकती है।

युक्त्यन्तरेण प्राप्तामजहल्लक्षणा खण्डयति—उभयलक्षणाया असम्भवात्— पदश्रवणानन्तरं समुपंस्थितं विरोधे अविष्द्धेऽशे लक्षणया लक्षिते सति पुनलंक्षणया पदार्थान्तरस्य बोधनमसम्भवमेव 'शष्ट्यं द्विकर्मणां विरम्यं व्यापोराभावः' इति स्थायात् । प्रकृत पर्देन युगपदेनाविष्द्धस्वशिस्य पदार्थान्तिरस्य च बोधनमि लक्षणया न सम्भवति सक्कष्ट्यतस्यकस्य पदस्य युगपदुमयलक्षकस्वासम्भवादिति दिक् ।

पूर्वपक्षी—'तत्' पद ('त्वं पद के अर्थं से) विरुद्ध अपने अंश को छोड़कर अविशिष्ट (अर्थात् 'त्वं' पद के अर्थं से अविरुद्ध ) अंश के सिहत त्वं पद के वाच्य अर्थं का लक्षणा से वोध कराये, तथा इसी तरह 'त्वं' पद ('तत्' पद के अर्थं से) विरुद्ध अपने अंश को छोड़कर अविशिष्ट (अर्थीत् 'तत्' पद के अर्थं से अविरुद्ध ) अंश के सिहत 'तत्' पद के वाच्य अर्थं का लक्षणा से बोध कराये (तो महावाक्य के अर्थं-वोध में कोई किठनाई न होगी)। अतः जहल्लक्षणा तथा अजहल्लक्षणा से भिन्न प्रकार के द्वारा भाग लक्षणा को क्यों स्वीकार किया जाय? (अर्थात् भागलक्षणा — जहदजहल्लक्षणा को मानने की आवश्यकता ही नहीं है)।

सिद्धान्ती नहीं, आग्वा कहना ठीक नहीं है। क्योंकि एक ही पद के द्वारा अपने वाच्य अर्थ के एक भाग तथा दूसरे पद के (पूर्ण) वाच्य अर्थ को लक्षणावृत्ति से बोध कराना असम्भव है। (इसके अतिरिक्त दूसरी बात यह श्री है कि) दूसरे पद के द्वारा उमके वाच्य अर्थ की प्रतीति के (अभिधा से ही) हो जाने पर लक्षणा के द्वारा पुनः उसी की प्रतीति कराने की अपेक्षा नहीं रह जाती है। (अतः तुम्हारा कथन तर्क सम्मत नहीं है)।

टिप्पणी — अत्र शोणो धावित । अजहरू स्व ा सम्भवित — मेले में चुड़ दौड़ हो रही थी। भीड़ के पीछे से किसी ने पूछा कि कौन घोड़ा सर्वाधिक वेग से दौड़ रहा है ? उत्तर मिला— ''छोणो धावित'' क लाल (घोड़ा सर्वाधिक वेग से ) दौड़ रहा है। किन्तु शोण = लालरंग तो गुण है। अतः उसमें दौड़ने रूप क्रिया का होना सम्भव ही नहीं है। क्रिया देश्य में होती है, गुण में नहीं। गुण भी स्वयं द्रव्याश्रित होता है। अतः 'शोणो धावित' इस वाक्य का वाच्य अर्थ — 'लालरंग दौड़ रहा है' अनुपपत्र होता है। तब शोण पद की लक्षणा शोणगुणविशिष्ठ अश्व में होती है। लक्ष्यायं होता है— काल रंग्द्राला घोड़ा दौड़ रहा है। सही 'छोण' पद अपना बोध कराते हुए भी अपने आश्रय अश्व का बोध कराता है। इस वाक्य में मुख्य अर्थ का बिना परित्याग किये अश्व का लक्षणा से वोध कराने के कारण अजहरू काणा संगत होती है।

अत्रं तु ः न सम्भवत्येव — किन्तु 'तत्त्वमित' इस वाक्य में अजहरूलक्षणा सम्भव ही नहीं हो सकतो । यहाँ 'तत्' पद का वाच्यार्थ है—परोक्षत्व आदि से विशिष्ट 'चैतन्य' तथा 'त्वं' पद का वाच्यार्थ है 'अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य। दन दोनों पदों के अर्थों की एकता ही यहाँ अभिप्रेत हैं। परन्तु यह एकता तब तक सम्भव नहीं है जब तक कि दोनों पदों के 'परोक्षत्व आदि से विशिष्ट' तथा 'अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट' इन परस्पर विरुद्ध अंशों का परित्यान न कर दिया जाय। अजहल्लक्षणा के बल पर तत्' एवं 'त्वं' पद अपने अपने अपने का परित्यान किये विना यदि किसी अर्थ को लक्षित भी करावें तब भी विरोध का परिहार न हो सकेगा। फिर लक्षणा का आश्रय लेना भी निष्फल होगा। यही कारण है कि 'तत्त्वमित' इस वाक्य में अजहल्लक्षणा सम्भव हो नहीं है।

महावाक्य का अर्थ-ज्ञान जहल्लक्षणा अजहल्लक्षणा से सम्भव नहीं है । हैं अतः उसके लिए भागलक्षणा ही एकमात्र उपाय है। इसका सोदाहरण प्रतिपादन किया

जा रहा है-

तस्माद्यथा 'सोऽयं देवदत्त' इति वावयं तदथों वा तत्कालैंतत्क ल-विशिष्टदेवदत्तलक्षणस्य वावयार्थस्यांशे विरोधाद्विरुद्धतत्कालैतत्काल-विशिष्टत्यांगं परित्यज्याविरुद्धं देवदत्तांशमात्रं लक्षयति, तथा 'तत्त्वमित' इति वावयं तदथों वा परोक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टरचैत्रयेकत्वलक्षणस्य वाक्यार्थस्यांशे विरोधाद्विरद्धपरोक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टर्द्वांशं परि-त्यज्याविरुद्धमखण्डचैतन्यमात्रं लक्षयतीति ॥ ५७ ॥

अर्थः — इसलिये जिस प्रकार 'सोऽयं देवदत्तः' यह वाक्य अथवा इसका वाष्य अर्थः , 'भूतकालविशिष्ट देवदत्त ही वर्तमानकालविशिष्ट देवदत्त है' इस वाक्यार्थं के एक भागमात्र में विरोध होने के कारण विरद्ध भाग 'भूतकाल-विशिष्टत्व' एवं 'वर्तमानकालविशिष्टत्व' का परित्याग कर वे वल देवदत्त भाग को ही लक्षणा के द्वारा बोधित कराता है। उसी प्रकार 'तत्त्वमित्त' यह वाक्य अथवा इसका वाच्य अर्थ 'परोक्षत्वादि विशिष्ट चैतन्य' तथा 'अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य' के एकतारूप वाच्यार्थ के केवल एक भागमात्र में विरोध होने के कारण, विरुद्ध भाग 'परोक्षत्वादि विशिष्टत्व' तथा 'अपरोक्षत्वादि विशिष्टत्व' को छोड्कर अविरुद्ध (अर्थात् 'तत्' एवं 'त्वं' — इन दोनों पदों के अर्थों में प्राप्त ) अस्वण्ड चैतन्यमात्र को लक्षणा (अर्थात् भागलक्षणा ) के द्वारा बोधित कराता है।

टिप्पणी—भागलक्षणा—भागलक्षणा या जहदजहल्लक्षणा वहाँ होती है, जहाँ कि कोई शब्द अपने समूचे अर्थ के एक भाग को छोड़कर दूसरे भाग को लेते हुए किसी अन्य अर्थ को लक्षित कराता है। 'तत्त्वमित' इस महावाक्य का विदान्त-सम्मत अर्थ कर लेने के बाद अब अधिकारी की अनुभूति का वर्णन किया जा रहा है, जो उसे अज्ञान की निवृत्ति के प्रश्चात् 'अहं ब्रह्मास्मि' = मैं ब्रह्म हूँ' के साक्षात्कार से होती है—

अथाधुना 'अहं ब्रह्मास्मि' इत्यनुभववावयार्थो वर्ण्यते । एवमाचार्यगाध्यारोपापवादपुरस्सरं तत्त्वं त्यार्थी शोधियत्वा वावयेनाखण्डार्थेऽवबोचितेऽधिकारिणोऽहं नित्यशुद्धबुद्धमुक्तसत्यस्वभावपरमानन्दानन्ताद्वयं
ब्रह्मास्मीत्यखण्डाकाराकारिता चित्तवृत्तिरुदेति । सा तु वित्रशितिबम्बसहिता सती प्रत्यगभिन्नमज्ञातं परं ब्रह्म विषयीकृत्य तद्गताज्ञानमेव
बाघते । तदा पटकारणतन्तुदाहे पटदाहवदिख ककारणेऽज्ञाने बाघिते सति
तत्कार्यस्याखिलस्य बिधतत्वात्तदन्तर्भृताखण्डाकाराकारिता चित्तवृत्तिरिष बाधिता भवति । तत्र प्रतिबिम्बतं चेतन्यमि, यथा दीपप्रभादिरपप्रभावभासनासमर्था सती तयाभिभूता भवति, तथा स्वयंप्रकाञ्चमानप्रत्यगभिन्नपरमह्मावभासनानर्हत्या तेनाभिभूतं सत् स्वोपाधिभूताखण्डचित्तवृत्तेविधितत्वाद्दर्पणाभावे मुखप्रतिबिम्बस्य मुखमात्रत्ववत्प्रत्यगसिन्नपरम्बद्धामात्रं भवति ॥ ५८ ॥

अर्थ: — (तत्त्वमिस') इस (महावाक्य के विवेचन) के बाद अब ''अहं ब्रह्मास्मि' = मैं ब्रह्म हूं' इस तरह के ब्रह्मसाक्षात्काररूप अनुभव को कराने वाले वाक्य का अर्थ बतलाया जा रहा है। इस प्रकार आचार्य के द्वारा अध्यारोप एवं अपवाद की प्रक्रिया के माध्यम से 'तत्' और 'त्वं' पदों के अर्थों का विवेचन करके ('तत्त्वमिस' इस) वाक्य के द्वारा अखण्ड ब्रह्मरूप अर्थ का बोध करा दिये जाने

अनुभवनाक्यार्थं विवृणोति — अथेत्यादिना । 'मंगलान्तरारम्भप्रक्तकात्स्न्ये-ज्वयो अथं' इत्यमरकोश्वचनाद् 'टपदेशवाक्यिनस्पणानन्तर्यमयशब्दायःं'। नित्ये-त्यादिना ब्रह्म विशिनष्टि—तत्र नित्यपदेन ब्रह्मणोऽनित्यत्वं निराकरोति शुढ-पदेनाऽविद्यादिराहित्यम्। बुढपदेन तच्चैतन्यं प्रतिपाद्य जाडघं परिहरति । मुक्त-पदेन निखलोपाधिशून्यताम्। सत्यपदेन नित्यिवनाशिस्यभावत्वम्। परमानन्दपदेन संसारानन्दाद्वैलक्षण्यं प्रतिपादितम्। अखण्डाकाराकारिता = अखण्डब्रह्माकार-विशिष्टा। तद्गताज्ञानम्=श्रह्मविषयः मज्ञानम्। परं ब्रह्म—अनेन कार्यब्रह्मणः, सोपाधिकब्रह्मण इत्यर्थः, विषयत्वं व्यावर्तितम्।। पर अधिकारों (मुमुक्षु के मन में) "मैं नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त, सत्य स्वभाव वाला परमानन्दरूप, अनन्त और अद्वय ब्रह्म हैं" इस तरह की अखण्ड ब्रह्म के आकार को घारण करने वाली चितवृत्ति उदित होती है। वह चित्तवृत्ति चिदात्मा के प्रतिबिम्ब से युक्त होती हुई प्रत्यगात्मा से अभिन्न, अज्ञात परब्रह्म को विषय बनाकर ब्रह्मविषयक अज्ञान का ही दमन कर देती है। उस अवस्था में (अर्थात् अज्ञान के दिये जाने पर) जैसे पट के कारण तन्तुओं के जल जाने पर पट भी जल जाता है, इसी तरह; सकल प्रपञ्च के कारण अज्ञान के वाघित हो जामे से उस (प्रपञ्च) के बन्दर आने वाली, अखण्डव्रह्म के आकार से आकारित चित्तवृत्ति भी बाघित है विनष्ट हो जाती है।

पैसे दीपक की ज्योति सूर्य की प्रभा को प्रकाशित करने में असमर्थ होती हुई उस (सूर्य-प्रभा) से अपिशृत हो जाती है, वैसे ही चित्तवृत्ति में प्रतिविम्बत चैतन्य (चिदाभास) भी स्थयं प्रकाशित प्रत्यगात्मरूप परब्रह्म को प्रकाशित क ने में असमर्थ होने के काइण उच्च (ब्रह्म) से अभिभूत होकर अपनी उपाधिरूप अखण्डाकाराकारित मित्तवृत्ति के विनष्ट हो जाने के कारण प्रत्यगात्मा से अभिभूष परब्रह्मभात्र हो जाता है, जैसे कि दर्पण के खभाव में (दर्पण में दिखलाई पड़ने काही) मुखक्ष स्थार हो जाती है।। ५८।।

टिप्सणी अहं मुद्धास्मि—यह महावावय (अनुभव वावय है, जब कि 'तरवमिति' मह चपदेश सुम्य है। अनुभव का अर्थ है ब्रह्म का आन्तरिक साक्षा-कार।

तदा पटका स्पातन्तुदाहे कि जिल्ला कि विधा भवति पट का निर्माण तन्तुओं से होता है। तन्तु पट के कारण हैं। यदि ये तन्तु जल कर न नष्ट हो जाया है। ठीक इसी तरह समस्त प्रपञ्च की रचना अज्ञान के कारण होती है। इसके निर्माण में अज्ञान ही कारण है। जब चित्तवृत्ति उस अज्ञान को ही विनष्ट (बाधित) कर देती है, उस समय उसका कार्य सारा जगत्प्रपञ्च भी समाप्त हो जाता। उस समय स्वयं वह चित्तवृत्ति भी समाप्त हो हो जाती है, क्योंकि वह भी जगत् के ही अन्तर्गत है। फिर ब्रह्म ही ब्रह्म अविशिष्ट रहता है। ५८।।

बात्मसाक्षात्कार के विषय में परस्पर विरुद्ध प्रतीत होने वाली श्रुतियों में

किस प्रकार का विरोध सहीं है, इसे सोदाहरण प्रतिपादित कर रहे हैं-

एवक्स इति 'सन्सैद्वानुद्रष्टव्यं' 'यन्मनसा न मनुते' इत्यनयोः श्रुत्योन् रिवरोध्ये सृत्तिव्याप्यत्वाङ्गीकारेण फलव्याप्यत्वप्रतिषेधप्रतिपादनात् । तद्कम्—

'फलव्याप्यत्वमेवास्य शास्त्रकृद्धिनिवारितम् । ब्रह्मण्यज्ञाननाञ्चायः वृत्तिब्याप्तिरपेक्षिता'। इति ॥ 'स्वयं प्रकाशमानस्वान्नाभास उपयुज्यते'। इति च ॥

जडपदार्थाकाराकारितचित्तवृत्तेविशेषोऽस्ति । तथाहि — वयं घट इति घटाकाराकारितचित्तवृत्तिरज्ञातं घटं विषयीकृत्य तद्गताज्ञानिरसदः पुरस्सरं स्वगतिचदाभासेन जडं घटमपि भासयित । तदुक्तम् —

बुद्धितरस्थिविदाभासी द्वावैतो व्याप्नुतो घटस्। तत्राज्ञानं विया नश्येदाभासेन घटः स्फुरेत् ॥ इति ॥

यथा दीवप्रभामण्डलमन्धकारगतं घटपटादिकं विषयीकृत्य सङ्ग् गताम्धकारनिरसनपुरस्सरं स्वप्रभया तदिप भासयतीति ॥ ५९ ॥

अर्थाः मि बहासाक्षातकार की प्रक्रिया के ) ऐसी होने पर ही 'मन के ढारा ही उसके दरीन करना चाहिए' (बृहदा० ४।२।१९ ), 'जो मन के ढारा नहीं जाना जाता' (केनोपनिषद् १।५) इन दोनों श्रुतिन्वचनों में छोई विरीध नहीं होता, क्योंकि (वेदान्त-ग्रन्थों में ) ब्रह्म का वित्तवृत्ति के ढारा व्याप्त किया जाना होता, क्योंकि (वेदान्त-ग्रन्थों में ) ब्रह्म का वित्तवृत्ति के ढारा व्याप्त किया जाना ह्वा का एक क्या का किया ग्राह्म है, किन्तु फल (अर्थात् चिदाआस, चित्रितिविम्ब ) हे ढारा उस (ब्रह्म) के व्याप्त किये जाने का निषेध किया गर्या है। यही बात (विद्यान्त्य स्वामी के ढारा ) कही गई है—

अन्वयः चास्त्रकृद्धः, अस्य, फलन्याप्यत्वम्, एव, निवारितम्; (किन्तु), ब्रह्माणि, अज्ञाननश्चार्यः, वृत्तिन्याप्तिः, अपेक्षिताः, (ब्रह्मणः), स्वयम्प्रकाशमानत्वात्, ब्रामासः, न, उपयुज्यते ॥

शब्दार्थ: - शास्त्रकृद्धिः = शास्त्रकारों के द्वारा, अस्य = इस ब्रह्म की,

एवं च सतीति । ब्रह्मणि = ब्रह्मविषयके, आश्रासः = चिदाभासः इत्यर्थः, तदाभासायेति शेषः । विशेषः = भेदः धिया = अलाखाकाराकारितेचित्तवृत्त्या । इसिक्त- इति शबदोऽतुभववाकगर्यति रूपणसमाप्तिपुरः।

फल्क्याप्यत्वम् = फल्क्याप्यता ( क्रयांत् चिंदाभास से प्रकाशित होना ), एवं = ही, निवारितम् = निषद्ध किया गया है; ( किन्तु = परन्तु ), ब्रह्माण = ब्रह्मिष्वयक, अज्ञाननाशाय = ब्रज्ञान के विनाश के लिये, वृत्तिक्याप्तिः = वित्तक्षित को क्याप्ति (अर्थात् चित्तवृत्ति के द्वारा ब्रह्म को विषय बनाना), अपेक्षिता = क्षपेक्षित ही है; ( ब्रह्मणः = ब्रह्म के ), स्वयम्प्रकाशमानत्वात् = स्वयं प्रकाशमान होने के कारण, आमासः=चिदाभास, न=नहीं, उपयुज्यते=उपयोगी है।।

अर्थ:—शास्त्रकारों के द्वारा इस ब्रह्म की फलब्याप्यता (अर्थात् चिदाभास से प्रकाशित होना) ही निवारित किया गया है; किन्तु ब्रह्म-विषयक अज्ञान के विनाश के लिये चित्तवृत्ति की ब्याप्ति (अर्थात् चित्तवृत्ति के द्वारा ब्रह्म को विषय बनाना) अपेक्षित ही है (ब्रह्म के) स्वयं प्रकाशमान होने के कारण (उसको प्रकाशित करने के लिये) चिदाभास उपयोगी नहीं है।। (पञ्चदशी १।९२)।।

( अखण्ड ब्रह्म के आकार से आकारित चित्तवृत्ति की अपेक्षा ) जड पदार्थ के आकार से आकारित चित्तवृत्ति में अन्तर है। जैसे कि— 'यह घट है' इस ज्ञान में घट के आकार से आकारित चित्तवृत्ति अज्ञात घट को अपना विषय बना कर सर्व-प्रथम घट-विषयक अज्ञान को दूर करके अपने में स्थित (अर्थात् चित्तवृत्ति में स्थित) चिदामास के द्वारा जड घट को भी प्रकाशित करती है। यही कहा भी गया है—

अन्वयः — बुद्धितत्स्थिचिदाभासी, द्वी, अपि, घटम्, व्याप्तुतः, तत्र, धिया, अज्ञानम्, नश्येत्, ( तथाः), आभासेन, घटः, स्फुरेत् ।

शब्दार्थः — बुद्धितत्स्थिविदाभासी = बुद्धि और बुद्धि में स्थित चिदाभास, द्वी = दोनों, अपि च हों. घटम् = घट कों, व्याप्नुतः = व्याप्त करते हैं, अपना विषय बनाते हैं; तत्र = उसमें, धिया = बुद्धि के द्वारा / अर्थात् चित्तवृत्ति के द्वारा ), अज्ञानम् च (धट विषयम) अज्ञान, नश्येत् = नष्ट होता है, (तथा = और ), आभासेन = चिदाभास के द्वारा, घटः = घट, स्फुरेत् = प्रकाशित होता है।।

अर्थ: —बुद्धि और बुद्धि में स्थित चिदाभास —दोनों ही घट को ग्याप्त करते हैं (अर्थात् अपना विषय बनाते हैं) उसमें बुद्धि के द्वारा (अर्थात् चित्तवृत्ति के द्वारा ) घट-विषयक अज्ञान नष्ट होता है, (और) चिदाभास के द्वारा घट प्रकाशित होता है। (पञ्चदशी ७।९१)।।; जैसे कि दीप का प्रभा-मण्डल, अन्ध- कार में स्थित घट, पट आदि को विषय बनाकर, उनको घेर कर स्थित अन्धकार को दूर भगाकर अपनी प्रभा से उन (घट, पट) को भी प्रकाशित करता है।

िटपणी-वृत्तिव्याप्यत्वाङ्गीकारेण फलव्याप्यत्वप्रतिषेवप्रतिपादनात्— इस सन्दर्भ को समझने के लिए वेदान्तियों के लौकिक ज्ञान की उत्पत्ति को प्रक्रिया समझनी होगी। उनका कहना है कि जैसे तालाव का पानी नाली से निकल कर क्यारियों में प्रवेश करके उन्हीं (क्यारियों) के आकार में फैल जाता है अर्थात् उन्हों के आकार को घारण कर लेता है, उसी प्रकार चित्तवृत्ति भी चक्षु आदि इन्द्रियों के द्वार से घट पट आदि विषयों के स्थान पर जाकर उन्हीं के आकार में परिणत हो जाती है। यही चित्तवृत्ति के द्वारा घट, पट आदि का व्याप्त किया जाना वृत्ति की व्याप्तता है। इससे घट के विषय में होने वाला व्यक्ति का अज्ञान विनष्ट होता है। चित्तवृत्ति के विषयाकार परिणत हो जाने पर उसमें प्रति-विम्वत चैतन्य (चिदाभास) के द्वारा उस घट, पट आदि का स्फुरण=प्रकाशन होता है। चिदाभास के द्वारा घट, पट के इस स्फुरण को ही फल व्याप्ति कहते हैं।

कपर वतलाई गयी ब्रह्मसाक्षात्कार की प्रक्रिया से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि ब्रह्मज्ञान के लिये वृत्तिव्याप्ति तो आवश्यक है, क्योंकि उसीसे ब्रह्मविषयक अज्ञान विनष्ट होगा। किन्तु ब्रह्म में फल-व्याप्ति के लिए अवसर ही नहीं हैं, क्योंकि ब्रह्म स्वयं प्रकाशमान है। अतः चिदाभास के द्वारा उसका प्रकाशित किया जाना सम्भव ही नहीं है।

ब्रह्म के साक्षात्कार करने की अविध तक श्रवण आदि की आवश्यकता का प्रतिपादन करते हुए उनके स्वरूप का निरूपण कर रहे हैं—

एवंभूतस्वस्वरूपचैतन्यसाक्षात्कारपर्यन्तं श्रवणमनननिदिध्यासन-

समाध्यनुष्ठानस्यापेक्षितत्वात्तेऽपि प्रदर्श्यन्ते ।

श्रवणं नाम पड्विधिलिङ्गैरशेषवेदान्तानामिद्वितीये वस्तुनि तात्पर्या-वधारणम् । लिङ्गानि तूपक्रमोपसंहाराभ्यासापूर्वताफलार्थवादोपपत्या-ख्यानि ।

तत्र प्रकरणप्रतिपाद्यस्यार्थस्य तदाद्यन्तयोरुपपादनमुपक्रमोपसंहारौ । यथा छान्दोग्ये षष्ठाध्याये प्रकरणप्रतिपाद्यस्याद्वितीयवस्तुनः 'एकमेवाद्वि-तीयम्' इत्यादौ 'ऐतदात्म्यमिदं सर्वम्' इत्यन्ते च प्रतिपादनम् ।

प्रकरणप्रतिपाद्यस्यं वस्तुनस्तन्मध्ये पौनःपुन्येन प्रतिपादनमभ्यासः ; यथा तत्रैवाद्वितीयवस्तुनो मध्ये तत्त्वमसीति नवकृत्वः प्रतिपादनम् ।

प्रकरणप्रतिपाद्यस्याद्वितीयवस्तुनः प्रमाणान्तराविषयीकरणमपूर्वेता।

यथा तत्रैवाद्वितीयवस्तुनो मानान्तरविषयीकरणम्।

फलं तु प्रकरणप्रतिपाद्यस्यात्मज्ञानस्य तदनुष्रानस्य वा तत्र तत्र श्रूयमाणं प्रयोजनम् । यथा तत्र 'आचार्यवान् पुरुषां वेद तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ सम्पत्स्ये' इत्यद्वितोयवस्तुज्ञानस्य तत्प्राप्तिः प्रयोजनं श्रयते ।

प्रकरणप्रतिपाद्यस्य तत्र तत्र प्रशंसनमर्थवादः यथा तत्रैव उत तमादेशमप्राक्ष्यो येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यम्तं मतमविज्ञातं विज्ञातम् इत्य-

द्वितीयवस्तुप्रशंसनम्।

प्रकरणप्रतिपाद्यार्थसाधने तत्र तत्र श्रूयमाणा युक्तिरुपपत्तिः। यथा तत्र 'यथा सौम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृण्मयं विज्ञातं स्याद्वाचारम्भणं विकारो नामघेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्' इत्यादावद्वितीयवस्तुसाधने विका-रस्थ व।चारम्भणमात्रत्वे युक्तिः श्रूयते ॥ ६० ॥

अर्थ:--अपने स्व इपभूत वैतन्य के इसं प्रकार से साक्षात्वार होने जन श्रवण, मनन, निदिष्यासन तथा समाधि के अपन्यास के अपेक्षित होने के कारिय ( यहाँ ) उन्हें भी प्रविशत किया जा रहा है।

सम्पूर्ण वेदान्त वावयों का, छः प्रकार के लिङ्गों से, अदितीय ( ब्रह्मरूप ) वस्तु में तात्पर्य का निश्चय करना श्रवण है। ये लिख्न हैं—(१) उपक्रम और उपसंहार (२) अम्यास, (३) अपूर्वता, (४) फल, (१) अर्थवृद्धानार ( ३ ) उपपत्ति ।

इतमें प्रकरण के प्रतिपादा अर्थ का उस ( प्रकरण ) के बादि और अन्त में उपपादन करना ही अस्ताः चपक्रम और उपसंहार है। जैसे छान्होग्य उपनिषद

श्रवणं नामेति । तात्पर्यावधारणम्-तात्पर्यस्य=अभिप्रायस्य=अवधारणस् युवत्योपपादनमर्थनिश्चयश्चेति । लिङ्गानि-स्रीतम्=जीवस्य बह्मणक्रचेकारम्यरूप मर्थं गर्मयन्ति = सूचयन्तीति लिगानि । विकारस्य=कार्यस्य । वाचाः = वाप्याः आरम्भणम् - कथनम् ॥

के छठे अध्याय में प्रकरण के प्रतिपाद्य (ब्रह्मरूप) अद्वितीय वस्तु का 'एकमेवा-द्वितीयम्' (६।२।१) अर्थात् 'एकमात्र अद्वितीय (सत् ही था)' यह प्रारम्भ में तथा 'ऐतदात्म्यमिदं सर्वम्' (६।८।७)' अर्थात् 'यह सम्पूर्ण प्रपञ्च इस (सत्संज्ञक) आत्मा से आत्मवान् है।' यह अन्त में प्रतिपादित किया गया है।

प्रकरण के प्रतिपाद्य अर्थ का उस (प्रकरण) के मध्य में वार-वार प्रति-पादन करना अम्यास है। जैसे वहीं (छान्दोग्य उपनिषद् के छठे अध्याय में ही) अद्वितीय वस्तु का उस प्रकरण के मध्य में 'तत्त्वमसि' ऐसा नौ वार प्रतिपादन किया गया है।

प्रकरण के प्रतिपाद्य अद्वितीय वस्तु का (श्रुति के अतिरिक्त ) किसी दूसरे प्रमाण का विषय न बनाना (अर्थात् श्रुति के अतिरिक्त अन्य प्रमाण से उसकी किद्धि न करना ) अपूर्वता है। जैसी उसी प्रकरण में अद्वितीय वन्तु (ब्रह्म) का किसी दूसरे प्रमाण का विषय न होना है।

प्रकरण के प्रतिपाद्य आत्मज्ञान का अथवा आत्मज्ञान के अभ्यास का यत्र-तत्र सुनाई पड़ने वाला प्रयोजन ही फल है। जैसे वहाँ पर 'आचार्यवान् पुरुषो वेद' तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्षेऽथं सम्पत्स्यते' (६।१।४।२) अर्थात् 'आचार्यवान् पुरुष ही आत्मा को जानता है। उसके लिए तो तभी तक देर है, जब तक कि वह इस शरीर से अलग नहीं हो जाता। उसके बाद तो वह ब्रह्म ही हो जाता है।' इस तरह अद्वितीय वस्तु के ज्ञान का प्रयोजन उसकी प्राप्ति कही गई है।

प्रकरण के प्रतिपाद्य वस्तु की यत्र-तत्र प्रशंसा करना ही अर्थवाद है। जैसे वही पर 'उत तमादेशमुप्राक्ष्यो येनाश्रुत श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातम्' (६११३) अर्थात् 'क्या आपने (आचार्य से) उस आदेश (प्रश्न) को पूछा है? जिसके सुन लेने पर विना सुना हुआ भी सुना हो जाता है। विना विचारा हुआ विचारित हो जाता है, अज्ञात भी विज्ञात हो जाता है। इस प्रकार अद्वितीय वस्तु की प्रशंसा की गई है।

प्रकरण के अतिपाय अर्थ ( वस्तु ) को सिद्ध करने के लिए स्थान स्थान पर कृणित योक्त ही जपप्रित है, जैसे वहीं पर 'सौम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृण्मयं विज्ञात स्याद्वासहम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम् ( ६।१।४ ) अर्थात् "हे सौम्य, एक मिट्टी (के टुकड़े) को जान लेने पर सम्पूर्ण मृण्मय पदार्थ जात हो जाते हैं। विकार (कार्य) तो वचन से कहने के लिए नाम मात्र है, सत्य तो एकमात्र (कारणरूप) मृत्तिका ही है। "इत्यादि वाक्यों में अढितीय वस्तु (ब्रह्म) की (सत्यता की) सिद्धि के लिए विकार की एकमात्र वाणी से कहने भर के लिए युक्ति प्रदान की है।। ६०।।

टिप्पणी - लिङ्गानि - जीव और ब्रह्म की अभिन्नता रूप अदृश्य वस्तु को

बतलाने के कारण उपक्रम आदि को लिंग कहते हैं।

अपूर्वता—मोमांसक और वेदान्ती यह मानते हैं कि शास्त्र को अज्ञात का ज्ञापक होना चाहिये—'अज्ञातज्ञापकं शास्त्रम्'। तर्क आदि से जिस ब्रह्म की सिद्धि नहीं होती उपनिषदें तथा वेद उसी ब्रह्म का उपदेश करते हैं। यही है उनकी अपूर्वता।

उपपत्ति: — जो व्यक्ति मिट्टी के एक टुकड़े को तत्त्वतः जान लेता है, वस्तुतः उसी मिट्टी से बने सम्पूर्ण पदार्थों को जान लेता है, क्यों कि मिट्टी के घड़े, सकोरे आदि जितने भी कार्य हैं वे सब मिट्टी ही हैं। तात्त्रिकरूप से सब में मिट्टी ही मिट्टी है और वही सत्य भी है। घट, सकोरा आदि नाम तो एकमात्र बाणी से कहकर व्यवहार चलाने भर के लिए हैं। इसी तरह ब्रह्म से उत्पन्न हुआ कार्यरूप यह सारा जगत् परमार्थतः ब्रह्म ही है। ब्रह्म के अलावा इसकी कोई अलग सत्ता ही नहीं है। कारण ही सत्य होता है, कार्य नहीं।। ६०।।

श्रवण के अनन्तर अब मनन, निदिध्यासन तथा समाधि का स्वरूप बतलानें जा रहे हैं—

मननं तु श्रुतस्याद्वितीयवस्तुनो वेदान्तानुगुणयुक्तिभिरनवरतमनुचि-न्तनम् । विजातीयदेहादिप्रस्ययरहिताद्वितीयवस्तुसजातीयप्रत्ययप्रवाहो निदिष्यासनम् । समाधिद्विविधः सविकल्पको निविकल्पक्रचेति । तत्र सविकल्पको नाम ज्ञातृज्ञानादिविकल्पलयानपेक्षयाऽद्वितीयवस्तुनि तदा-काराकारितायाश्चित्तवृत्तेरवस्थानम् । तदा मृण्मयगजादिभानेऽपि मृद्-भानवद् द्वेतभानेऽप्यद्वेतं वस्तु भासते । तदुक्तम् —

'दृशिस्वरूपं गगनोपमं परं सकृद्विभातं स्वजमेकमक्षरम् । अलेपकं सर्वगतं यदद्वयं तदेव चाहं सततं विमुक्तमोम् । इति ।६१। मननिमिति । वेदान्तानुगुणयुक्तिभिः—वेदान्तस्य अनुगुणाः = अनुरूपाः अर्थ:—(गृह के उपदेश) में जिसका श्रवण किया जा चुका है, अथवा ( उपनिषदों में ) जिसका श्रध्ययन किया गया है, उस श्रद्धितीय वस्तु का, वेदान्त के अनुकूल युक्तियों के द्वारा, निरन्तर चिन्तन करना ही मनन है। देह आदि के विषय में होनेवाले विजातीय (वेमेल ) विचारों से रहित, श्रद्धितीय वस्तु के सजातीय (सट्श ) विचारों को (मन में ) प्रवाहित करना ही निदिध्यासन है। समाधि दो तरह की होती है—(१) सिवकल्पक और (२) निर्विकल्पक। इसमें ज्ञाता, ज्ञान एवं ज्ञेय के विकल्प (विभाग) के लय (समाप्ति) की अपेक्षा विना विये उस श्रद्धितीय वस्तु हम कहा के आकार को धारण करने वाली चित्तवित्त को श्रद्धितीय वस्तु (ब्रह्म) में लगाना ही सिवकल्प समाधि है। उस इवस्था में, मिट्टी के बने हुये गज आदि की प्रतीति होने पर भी जैसे वस्तुतः मिट्टी की ही प्रतीति होती है (कि यह हायी मिट्टी ही है), उसी तरह है त की प्रतीति होने पर भी वस्तुतः श्रद्धैत वस्तु की ही प्रतीति होती है। यही वात (उपदेशसाहस्री में ) कही भी गई है—

अन्वय: — यत्, दृशिस्वरूपम्, गगनोपमम्, परम् सकृद्विभातम्, तु, अजम्, एकम्, अक्षरम्, अलेपकम्, सर्वगतम्, अद्वयम्, (अस्ति, तत्, एव अहम्, (अतः) सततम्, विमुत्तःम्, (अस्मि)।।

शब्दार्थः --यत् = जो चैतन्य, दृशिस्वरूपम् = साक्षिस्वरूप है, गगनी-पमस् = आकाश के समान (सर्वव्यापक), पृत्मः = मायातीत, सकृद्विभातस् = सर्वदा एक समान प्रकाशित होने वाला, तु = और, अजम्=जन्म-रहित, एकम्= एक ( अर्थात् सजातीय तथा विजातीय भेदों से रहित ), अक्षरम् = अविनाशी, अलेपगस् = अविद्या आदि दोषों से रहित, सर्वगतम्=सव में अनुस्यूत, अद्वयम्= अद्वय, ( अस्ति = है ), तत् = वह, एव = हो, अहम् = में हूँ, ( अतः=इस-लिये ), सततम् = सर्वदा, विमुक्तम् = विमुक्त ( अस्मि = हूँ )।।

याः युक्तयः = उपायाः तै: । विजाति येत्यादिः — विजातीयाः = चैतन्यविसदृशाः ये देहादयः = शरीरादिबुद्धचन्ताः तेषां प्रत्ययः = विचारणा तस्माद्रहितः = विहीनः तथा अद्वितीयस्य वस्तुनः = ब्रह्मण इत्यर्थः । सजातीयः = चैतन्यानुरूपः यः प्रत्ययः तस्य प्रवाहः = धारारूपेणावधारणम्, निदिष्यासनम् = निरन्तरं निष्यासनमिति सनि युचि रूपम् । ज्ञातृज्ञानादिविकल्पलयानपेक्षया = ज्ञातुर्जेयस्य तत्साधन-ज्ञानस्य चापि भेदज्ञानोपशमनं विनापीति ।।

अर्थ: — जो चैतन्य साक्षिस्वरूप हं, आकाश के समान (सर्वव्यापक) है, मायातीत है, सर्वदा एक समान प्रकाशित होने वाला है, जन्म-रहित है, एक मायातीत है, सर्वदा एक समान प्रकाशित होने वाला है, अविनाशी है, अविद्या (अर्थात् सजातीय एवं विजातीय भेदों से रहित ) है, अविनाशी है, अविद्या आदि दोषों से रहित है, सब मैं अनुस्यूत है, अद्वय है, वही मैं हूँ। (इसलिये) सर्वदा विमुक्त हूँ।। ६१।।

टिप्पणी— सविकल्पकसमाधि:—सविकल्पक समाधि में व्यक्ति को यह भान होता है कि—(१) मैं जाता हूँ, (२) ब्रह्म ज्ञेय है और (३) ज्ञान की प्रक्रिया चल रही है। फिर भी वह ब्रह्म के आकार को घारण करने वाली अपनी

चित्तवृत्ति को बार-वार ब्रह्म में स्थिर करता है।

सविकल्पक समाधि के स्वरूप को बतला छेने के अनन्तर अब निविकल्पक

समाधि के स्वरूप को बतला रहे हैं-

निविकल्पकस्तु ज्ञातृज्ञानादिविकल्पलयापेक्षयाद्वितीयवस्तुनि तदा-काराकारितायाभ्चित्तवृत्तेरितितरामेकीभावेनावस्थानम् । तदा तु जला-काराकारितलवणानवभासेन जलमात्रावभासवदिद्वतीयवस्त्वाकाराका-रितिचित्तवृत्त्यनवभासेनाद्वितीयवस्तुमात्रमवभासते । तत्तश्चास्य सुषुप्ते-श्वामेदशङ्का न भवति । उभयत्र वृत्यभाने समानेऽपि तत्सद्भावासद्-भावमात्रेणानयोभदोपपत्तेः ॥ ६२ ॥

अर्थ: — ज्ञाता, ज्ञान और ज्ञेय के विभाग के विलीन हो जाने की अपेक्षा से, अहितीय वस्तु (ब्रह्म) में, ब्रह्म के आकार से आकारित (चिह्नित) चित्तवृत्ति का (पानी में नमक की भाँति) अरयन्त अभिन्नरूप से स्थित होना ही निर्विकल्पक समाधि है। उस अवस्था में तो, जल के आकार को घारण कर लेने वाले नमक की प्रतीति न होने से जैसे केवल जल की प्रतीति होती है, वैसे ही अहितीय वस्तु (ब्रह्म) के आकार से आकारित चित्तवृत्ति का भान न होकर एकमात्र अहितीय वस्तु हो भासित होता है। यही कारण है कि इस (निविकल्पक समाधि) की सुषुप्ति से अभिन्न होने की शङ्का नहीं होती है। (क्यों कि) दोनों में (अर्थात् निविकल्पक समाधि और सुषुप्ति में) चित्तवृत्ति का होना और न होना ही इन

निविकल्पकसमाधेः सुषुप्तेभेदं प्रदर्शयन्नाह तत्तरचास्येति । ततः = अद्वि-तीयवस्तुनि चित्तवृत्तेरवस्यानान्न तु विलीनोभावादेवेत्यर्थः, अस्य = निविकल्पक-समाधेः, तत्सद्भावासद्भावमात्रेण - निविकल्पकसमाधौ चित्तवृत्तिनिगृहीता सती न प्रनीयते, किन्तु तत्र तत्सत्ता तु भवत्येव । सुषसौ हि साऽज्ञाने विलीना भवति चित्तेन सहैवातस्तत्र न भवति तत्मत्तेति भेदविमर्श इति दिक् ।। दोनों की भेद-सिद्धि में कारण है (अर्थात् सुषुप्ति में चित्तवृत्ति की सत्ता नहीं रहती है, उस समय चित्तवृत्ति का विलय अज्ञान में हो जाता है, और समाधि में चित्त-वृत्ति की सत्ता तो रहती है, किन्तु निगृहीत हो जाने से उसका भान नहीं होता है।

टिप्पणी—निर्विकल्पकसमाधि:—निर्विकल्पक समाधि में ज्ञाता, ज्ञान एवं ज्ञेय का भेद समाप्त हो जाता है। उस समय एकमात्र ज्ञेय वस्तु का ही भान होता है। चित्तवृत्ति ज्ञेय-स्वरूप ही हो जाती है, जैसे कि पानी में पड़ा नमक पानीरूप हो हो जाता है।

पूर्वपक्षी—यदि ऐसी बात है तो निविकत्पक समाधि और सुषुप्ति में कोई भेद न किया जा सकेगा, क्योंकि सुषुप्ति में भी चित्तवृत्ति की सत्ता नही रहती है।

सिद्धान्ती — नहीं, सुषुप्ति और निर्विकल्पक समाधि में समानता नहीं हो सकती, नयों कि सुषुप्ति की अवस्था में चित्तवृत्ति अज्ञान में विलीन हो जाती है, उस समय उसकी सत्ता ही नहीं रहती है। किन्तु निर्विकल्पक समाधि में तो चित्तवृत्ति का निरोध हो जाता है, उसकी सत्ता नहीं समाप्त होती है। चित्तवृत्ति का यह न होना और होना ही क्रमशः सुषुप्ति और निर्विकल्पक समाधि-भेद का परिचायक है— "लीयते हि सुषुप्ते, सिन्नगृहीतं न लीयते " ( माण्डूनयकारिका ३।३५)।। ६२।।

अब आगे निविकल्पक समाधि में अंगों का चिवेचन करने जा रहे हैं-

वस्याङ्गानि यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधयः।
तत्र अहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः। शौचसन्तोषतपःस्वध्यायेघ्वरप्रणिधानानि नियमाः। करचरणादिसंस्यानिवशेषलक्षणानि पद्मस्विम्तिकादीन्यासनानि। रेचकपूरककुंभकलक्षणाः प्राणिनग्रहोपायाः
प्राणायामाः। इन्द्रियाणां स्वस्वविषयेभ्यः प्रत्याहरणं प्रत्याहारः।
अद्विनीयवस्तुन्यन्तरिन्द्रियधारणं धारणा। तत्राद्वितायवस्तुनि विच्छिद्य
विच्छिद्यान्तरिन्द्रियवृत्तिप्रवाहो ध्यानम्। समाधिस्तूकः सिवद्यक्रप्तकः

एव । ६३॥

निर्विकल्पकसमाधेरङ्गानि विवृणोति —अस्येत्यादिना । अस्य समाधेरष्टाङ्गेषु यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहाराः पञ्च बहिरङ्गानि । हिसादिम्यो निषिद्धेम्यः साधकं योगियमिति यावत् कर्मम्यो यमयन्ति नियमयन्तीत्यहिसादयो यमाः । जन्म-

अर्थ:-इस ( निविकल्प समाघि ) के अंग हैं--यम, नियम, आसन, प्राणा-याम, प्रत्याहार, धारणा, व्यान और समाधि । इनमें अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह (संग्रह न करना) ये यम हैं। शौच (पवित्रता), सन्तोप, तप, स्वाच्याय और ईश्वर प्रणिघान ( ईश्वर का चिन्तन ) — ये नियम हैं। हाय और पैर आदि जिनमें एक विशेष स्थिति में रखे जाते हैं, वे पद्म एवं स्वस्तिक कादि आसन हैं। प्राणवायु को वश में करने के उपायभूत रेचक, पूरक तथा कूम्भक आदि प्राणायाम कहें गये हैं। इन्द्रियों को अपने अपने विषयों से हटा रेना प्रत्याहार है। अद्वितीय वस्तु में अन्तःकरण को लगाना घारणा है। अद्वितीय वस्तु ( ब्रह्म ) में अन्तः करण की वृत्ति को रोक-रोक कर प्रवाहित करना ( अर्थात् लगाना ) ध्यान है । समाधि तो पूर्वोक्त सविकल्पक ही है ।। ६३ ।।

टिप्पणी-ईश्वरप्रणिधानम् - मानसिक उपवारों से ईश्वर की पूजा एवं घ्यान ईश्वरप्रणिधान कहा गया है।

निर्विः त्पक समाधि के विघ्नों को बतला कर उनके निवारण का उपाय बतलाने जा रहे है-

एवमस्याङ्गिनो निर्विकल्पकस्य लयविक्षेपकषायरसास्वादलक्षणा-इचत्वारो विष्नाः सम्भवन्ति । लयस्तावदखण्डवस्त्वनवलम्बनेन चित्त-वृत्तीनिद्रा । अखण्डवस्त्वनवलम्बनेन चित्तवृत्तीरन्यावलम्बनं विक्षेपः। लयिक्षेपाभावेऽपि चिलवृत्तेः रागादिवासनया स्तव्वीभावादखण्डवस्त्वन-वलम्बनं कषायः । अखण्डवस्त्वनवलम्बनेनापि चित्तायुत्तोः स विकल्पका-

हेतून् काम्यधर्मान् निवर्त्य मोक्षोहेतौ निष्कामधर्मे नियमयन्ति प्रेरयन्तीति शौचादयो यमाः । धारणाव्यानसमाधित्रयं मनोविषयत्वात् निर्विकल्पकसमाधेरन्तरङ्गं यमादि-कं तु बरिहङ्गम् । अहिंसा = वाङ्मनःकायैःप्राणिपीडापरिहःरोऽहिंसा । सत्यम् = यथार्थभाषणं सत्यम् । अस्तेयम् = अदत्तस्य परवस्तुनोऽनादानमस्तेयम् । ब्रह्म-चर्यम् = अष्टया मैथुनवर्जनम् । अपरिग्रहः सांसारिकवस्तुनोऽसंग्रहः । शौचम्= शौचं तु द्विविधं बाह्यमाम्यन्तरञ्ज । तत्र मृज्जलाम्यां बाह्यं तथाऽऽन्तरं भावशुर्द्धिः रूपम् । सन्तोषः = ईश्वरेच्छया प्राप्ते सन्तुष्टिः । ईश्वरप्रणिधानम् = ईश्वर-स्यानुचिन्तनं तन्मनसाऽम्यर्चनं वेति । आसनम्-आस्यते = स्थीयतेऽनेन प्रकारेणे-त्यासनं स्थितिविशेषः ॥

नन्दास्वादनं रसास्वादः । समाध्यारम्भसमये सविकल्पकानन्दास्वादनं वा । अनेन विघ्नचतुष्टयेन विरहितं चित्तं निर्वातदीपवदचलं सदखण्ड-चैतन्यमात्रमवित्युते यदा तदा निर्विकल्पकः समाधिरित्युच्यते । तदुक्तस्-

'लये सम्बोधयेच्चित्तं विक्षिप्तं शमयेत्पुनः। सकषायं विजानीयाच्छमप्राप्तं न चालयेत्। नास्वादयेद्रसं तत्र निःसङ्गः प्रज्ञया भवेत्'। इति॥ 'यथा दोपो निवातस्थो नेङ्गते सोपमा स्मृता '। इति च ॥६४॥

अर्थ: - श्राठ अङ्गों वाली इस निर्विकल्पक समाधि में (१) लय, (२) विक्षेप, (३) कपाय तथा (४) रसास्वाद नामक ये चार विच्न सम्भावित रहते हैं। अखण्ड वस्तु (ब्रह्म) का अवलम्बन न करके चित्तवृत्ति का सो जाना (अलसा जाना) ही लय है। चित्तवृत्ति के द्वारा अखण्ड वस्तु (ब्रह्म) का अवलम्बन न करके अन्य वस्तु का अवलम्बन करना ही 'विक्षेप' है। लय एवं विक्षेप (नामक विच्नों) की अनुपस्थिति में भी-द्वाग (सांसारिक वस्तुओं के प्रति आकर्षण) आदि वासनाओं के कारण चित्तवृत्ति के स्तब्ध (जड़) हो जाने से, अखण्ड वस्तु का अवलम्बन न करना ही 'कपाय' है। अखण्ड वस्तु का अवलम्बन न करके चित्तवृत्ति का सविकल्पक समाधि के आनन्द का आस्वादन करना ही 'रसास्वाद' है। इन चार विच्नों से रहित चित्त जब, हवा के ज्ञोंके से रहित स्थान में रखे हुए दीपक की भाति, निश्चल होकर अखण्ड चैतम्य मात्र के रूप में स्थित होता है, तब निर्विकल्पक समाधि कही जाती है। ऐसा ही कहा भी गया है—

अन्वय: — लये, चित्तम्, सम्बोधयेत्; विक्षित्तम्, (चित्तम्), पुनः, शमयेत्; सकवायम्, (चित्तम्), विजानीयात् ः शमशासम्, (चित्तम्), न, चालयेत्, तत्र रसम्, न, आस्वादयेत्, प्रज्ञया, (तस्मात्), निःसंगः, भवेत्।।

यथा, निवातस्यः, दीपः, न, इंगते, सा, उपमा, (योगिनः, समाहित-

चित्तस्य ), स्मृता ॥

शब्दार्थ: - लये = लय की अवस्था में, चित्तम्=चित्त को, सम्बोधयेत् = जगाना चाहिये, विक्षिप्तम् = ब्रह्म के अतिरिक्त अन्य वस्तुओं में लगे हुए, (चित्तम् = चित्त को), पुनः = वार-वार, शमयेत् = गान्त करना चाहिये, सकषायम् = कथाय से युक्त (अर्थात् रागादि वासना से स्तब्ध), (चित्तम् =

चित्त को ), विजानीयात् = विशेषरूप से समझना चाहिए; शमप्राप्तम् = शान्त हुए, (चित्तम् =चित्त को ), न = नहीं, चालयेत् = चलायमान करना चाहिए, तत्र = उस समय, रसम् = रस, (सिवकल्पक समाधि के आनन्द) को, न = नहीं, आस्वादयेत् = आस्वादन करे, प्रज्ञया = बुद्धिपूर्वक, (तस्मात्=उससे), नि:सङ्गः = अनासक्त, भवेत् = होना चाहिए।।

यथा = जिस प्रकार, निवातस्थः = वायुरहित प्रदेश में रखा हुआ, दीपः= दीपक, न = नहीं, दंगते = कांपता है, सा = वही, उपमा∞उपमा, (योगिनः = योगी के, समाहितिचित्तास्य = समाधि में लगे चित्त की / स्मृता = कही

गयी है।।

अर्थ:—लय की अवस्था में चित्त को जगाना चाहिए, ब्रह्म के अतिरिक्त अन्य वस्तुओं में लगे हुए चित्त को वार-बार शान्त करना चाहिये, कथाय से युक्त (अर्थात् रागादि वासना से स्तब्ध चित्त ) को विशेष रूप से समझना चाहिए, शान्त हुए (चित्त ) को चलायमान करना चाहिये, उस समय रस ( सविकल्पक समिषि के आनन्द ) का आस्वादन न करे, बुद्धिपूर्वक ( उस आनन्द से ) अना-सक्त होना चाहिए।। ( माण्ड्नयकारिका ३।४४-४५ )।।

जिस प्रकार वायु रहित प्रदेशमें रखा हुआ दीपक नहीं कौपता है, वही उपमा ( योगी के समाधि में लगे चित्त की ) कही गई है ॥ (श्रीमद्भगवद्गीता ६।१९)।

टिप्पणी—कषाय:—यद्यपि इस अवस्था में पहुँचे हुए योगाभ्यासी की रागद्वेष आदि की भावना विनष्ट हो चुकी रहती है, फिर भी अतीत के संस्कार के कारण इनका मन में, चीरों की भौति, आवागमन लगा ही रहता है।

प्रज्ञया भवेत् -- निविकल्पक समाधि के अभ्यासी योगी का चित्त सविकल्पक समाधि के आनन्द की ओर मुड़-मुड़कर जाना चाहता है। किन्तु अभ्यास करने बाले व्यक्ति को चाहिए कि वह बुद्धिपूर्वक सविकल्पक समाधि के आनन्द से असंपृक्त ही रहे।

बात्मसाक्षात्कार हो जाने पर अविद्या तथा अविद्या का कार्यरूप समस्त संसार समाप्त हो जाता है। संयोग से यदि योगी का शरीर-पात उसी समय हो जाय तब तो वह ब्रह्म में लीन हो जाता है। किन्तु यदि प्रारब्ध कर्म के कारण उसका शरीस्पात उस सम्प्रय नहीं होता है तो वह उस (प्रारब्ध कर्म) के क्षयपर्यन्त शरीर घारण किये रहता है। ऐसी अवस्था में वह संसारवन्यन से मुक्त ही रहता है। ऐसे ही जीवन्मुक्त का लक्षण आगे बतला रहे हैं—

अथ जीवन्मुक्तलक्षणमुच्यते । जीवन्मुक्तो नाम स्वस्वरूपाखण्डब्रह्म-ज्ञानेन तदज्ञानवाधनद्वारा स्वस्वरूपाखण्डब्रह्मणि साक्षात्कृतेऽज्ञानतत्काय-सिख्यतकमेंसंशयविपर्ययादीनामि बाधितत्वादिखलबन्धरिहतो ब्रह्मनिष्ठा।

'भिद्यते हृदयग्रन्थिवछद्यन्ते सर्वसंशयाः।

क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् हष्टे परावरे'।। इत्यादिश्रुते: ॥६५॥

अर्थ: — अब जीवन्मुक्त का लक्षण बतलाया जा रहा है। जीवन्मुक्त वह है, जो अपने स्वरूपभूत अखण्ड ब्रह्म की जान लेने से, ब्रह्मविषयक अज्ञान के बाधित हो जाने से, अपने स्वरूपभूत अखण्ड ब्रह्म का साक्षात्कार हो जाने पर, अज्ञान और अज्ञान के कार्य (सूक्ष्म तथा स्थूल प्रपञ्च), सञ्चित कर्म, संशय, विपर्यय (विपरीत ज्ञान) आदि के भी बाधित हो जाने से (वीर्य-विहीन हो जाने से), सम्पूर्ण वन्धनों से रहित ब्रह्मनिष्ठ है।।

अवन्यः—तस्मिन्, परावरे, । ब्रह्मणि ), दृष्टे, अस्य, हृदयग्रन्थः, भिचते; सर्वसंशयाः, छिद्यन्ते; च, कर्माणि, क्षीयन्ते ॥

शब्दार्थः — तस्मिन् = उस, परावरे = कारण-कार्यरूप, ( ब्रह्मणि = ब्रह्म के ), दृष्टे = देख लिये जाने पर, अस्य= इस ( जीवन्मुक्त ) के, हृदयग्रन्थः = हृदय की गाँठ, भिद्यते = खुल जाती है, सर्वसंशयाः = सारे सन्देह, छिद्यन्ते = कट जाते हैं; च = और, कर्माणि = (प्रार्व्य को छोड़कर) सभी कर्म, क्षीयन्ते = विनष्ट हो जाते हैं।

अर्थ: — उस कार्य-कारणरूप (ब्रह्म के) देख लिये जाने पर इस (जीवन्मुक्त) के हृदय की (अहङ्कार रूप) गाँठ खुळ जाती है, सारे सन्देह कट जाते हैं और (प्रारब्ध कर्म को छोड़कर, सिञ्चत एवं क्रियमाण रूप) सभी कर्म विनष्ट हो जाते हैं।। (मुण्डक० २।२।८)। इत्यादि श्रुतियों का (भी जीवन्मुक्त के विषय में ऐसा ही अभिमत हे)।।

अथ जीवन्मुक्तं लक्षयित—अथेत्यादिना । अखिलबन्घरित्तो ब्रह्मनिष्ठो जीव-न्मुक्त इति तस्य लक्षणं परित्यक्तवन्घन इत्यर्थः । ब्रह्मनिष्ठः—ब्रह्मणि निष्ठा तदेक-प्रता यस्य सः ब्रह्मनिष्ठो जीवन्मक्त इत्यर्थः ।।

टिप्पणी-सञ्चितकर्म-कर्म तीन प्रकार के होते हैं--(१) सञ्चित, (२) प्रारब्ध और (३) क्रियमाण । इनमें सिञ्चित कर्म वे हैं जिन्हें पिछले जन्मों में किया गया है, किन्तु जिनका भोग अभी प्रारम्भ न होकर आगे प्रारम्भ होने वाला है। प्रारब्ध कर्म वे पूर्वजन्म के कर्म हैं, जो फलोन्मुख हैं और जिनके कारण वर्तमान जन्म लेना पड़ा है। क्रियमाण कर्म वे हैं, जिन्हें इस जन्म में व्यक्ति करता है। ब्रह्मसाक्षात्कार होने पर तो सञ्चित एवं क्रियमाण कर्म विनष्ट (अर्थात् अनुवंर ) हो जाते हैं, किन्तु प्रारब्ध को तो भोगना ही पड़ता है, उसका विना भोगे विनाश नहीं होता है।।

जीवन्मुक्त अपनी इस अवस्था में भी पूर्ववत् कर्म करता ही है। अतः वह तो बद्ध ही कहा जायगा, न कि मुक्त । इसी शंका के उत्तर में आगे के अंश की

अवतारणा है---

अयं तु व्युत्यानसमये मांसशोणितमूत्रपुरीषादिभाजनेन शरीरेण, आन्ध्यमान्द्यापटुत्वादिभाजनेनेन्द्रियग्रामेण, अश्चनायापिपासाशोकमोहादि-कभाजनेनान्तः करणेन च पूर्वंपूर्ववासनया क्रियमाणानि कर्माणि भुज्य-मानानि ज्ञानाविरुद्धारब्धफुलानि च पश्यन्निप बाधितत्वात्परमार्थतो न पश्यति । यथेन्द्रजालमिदमिति ज्ञानवास्तिदिन्दजाल पश्यन्तिप परमार्थ-मिदमिति न पश्यति । 'संचक्षुरचक्षुरिव सकर्णीऽकर्ण इव' इत्यादिश्रुतेः । उक्तं च ---

'सुषुप्तवज्जाग्रति यो न पश्यति, द्वयं च पश्यन्निप चाद्वयत्वतः। तथा च कुर्वन्निप निष्क्रियश्च यः, स आत्मविन्नान्य इतीह निरुचयः'।। ॥ इति ॥६६॥

अथ:--यहं जीवन्मुक्त समाधि से उठने पर, मांस, रक्त, मूत्र एवं विष्ठा आदि के पात्र शरीर के द्वारा, अन्धापन, मन्दता, अपटुता आदि के पात्र इन्द्रियसमूह के द्वारा, मूख, प्यास, शोक, मोह आदि के भाजन अन्तः करण से, पूर्व-पूर्व दासना के कारण किये जाते हुए क्रियमाण कर्मों को तथा भोगे जाते हुए प्रारब्ध ( कर्म ) के ज्ञानानुकूल फलों को ( साक्षिभाव से ) देखता हुआ भी ( अज्ञान के ) बाधित हो जाने से वस्तुतः नहीं देखता है। जैसे 'यह इन्द्रजाल है' ऐसा समझने वाला व्यक्ति उस इन्द्रजाल को देखता हुआ भी, 'यह यथार्थ है', ऐसा नहीं मानता है। ''आंखरहित होने पर भी आंखवाले के समान और कानरहित होने पर भी कान-वाले के समान ( व्यवहार करता है )" इत्यादि श्रुति से भी ( यह बात प्रमाणित ोती है ) ! ( उपदेशसाहस्री में ) कहा भी गया है-

अन्वयः —यः, जाग्रति, द्वयम्, पश्यकः अपि, अद्वयत्वतः, सुपुतवत्, न पश्यति, तथा च, कुर्वन्, अपि, यः, निष्क्रियः, सः, अात्मवित्, अन्यः न, इति, इह, निश्चयः ॥

शब्दार्थं: —यः = जो, जाग्रति = जागरण के काल में, द्वयम् = द्वैत को, पश्यन् = देखता हुआ, अपि = भी, अद्वयत्वतः = अद्वैत वृद्धि के कारण, सुषुप्तवत् = सोए हुए व्यक्ति के समान, न = नहीं, पश्यति = देखताहै; तथा च = और, कुर्वन् = कर्म करते हुए, अपि=भी, यः = जो, निष्क्रियः = निष्क्रिय (रहता) है, सः = वह, आत्मवित् = आत्मवेत्ता है, अन्यः = दूसरा, न = नहीं, इति = यह, इह = वेदान्त में, निश्चयः = निष्चय है।।

अर्थ:—''जो जागरण के काल में द्वैत को देखता हुआ भी, अद्वैत बुद्धि के कारण, सोए हुए व्यक्ति के समान (वस्तुतः उसे) नहीं देखता है, और कर्म करते हुए भी जो निष्क्रिय (रहता) है, वह आत्मवेत्ता है, दूसरा नहीं, यह वेदान्त का निश्चय है।।' (उपदेशसाहस्त्री १०।१३)।।

टिप्पणी - अयं तु व्युत्थानसमये परमार्थतो न पश्यति — यह वाक्य जीवन्मुक्त तथा बद्ध (अर्थात् संसारी व्यक्ति ) के बीच अन्तर प्रदिशत करने के लिए हैं। जीवन्मुक्त के शरीर एवं इन्द्रिय आदि तथा बद्ध व्यक्ति के शरीर तथा इन्द्रिय आदि एक जैसे होते हैं। किन्तु जीवन्मुक्त शरीर धारण करते हुए भी उससे तथा उसके द्वारा सम्पादित हो रहे कर्मों के प्रति निलित रहता है। जब कि बद्ध व्यक्ति अपने शरीर तथा उससे किये जा रहे कर्मों के प्रति आसक्त बना रहता है।

अज्ञतायापिपासा--भूख एवं प्यास को पहले प्राणों का कार्य वतला चुके हैं।
किन्तु यहाँ इन्हें अन्तः करण का कार्य वतलाया गया है, इसे सांख्य का प्रभाव
समझा जा सकता है। मिलाइये सांख्यकारिका--।। २९।।

अब जीवन्मुक्त के कुछ बाह्य लक्षणों को बतला रहे हैं, जिनसे अन्य जोग भी उसे जीवन्मुक्त समझ सकें—

अस्य ज्ञानात्पूर्व विद्यमानानामेवाहारविहारादोनामनुवृत्तिवच्छुभ-वासनानामेवानुवृत्तिर्भवति शुभाशुभयोरौदासीन्यं वा तदुक्तम् —

बुद्धाद्वैतसतत्त्वस्य यथेष्टाचरणं यदि । श्नां तत्त्वदृशां चैव को भेदोऽशुचित्रणे' ॥ इति ॥ ब्रह्मवित्त्वं तथा मुक्त्वा स आत्मज्ञो न चेतरः ॥ इति च ॥ तदानोममानित्वादीनि ज्ञानसाधनान्यद्वेष्टृत्वादयः सद्गुणादचाल-ज्ञारवदनुवर्तन्ते । तदुक्तम्—

उत्पन्नात्मावबोधस्य ह्यद्वेष्टृत्वादयो गुणाः। अयत्नतो भयन्त्यस्य न तु साधनरूपिणः॥ इति॥ ६७॥

अर्थ:—इस जीवन्मुक्त के ज्ञान से पूर्व होने वाले (अतः चिर अभ्यस्त) आहार विहार की ही तरह गुभ संस्कारों (वासनाओं ) की ही अनुवृत्ति होती है। अथवा (वह) गुभ एवं अशुभ दोनों ही तरह की वासनाओं से उदासीन हो जाता है। कहा भी गया है—

अन्वयः—''बुद्धा द्वैतसतत्त्वस्य, यदि, यथेष्टाचरणम्, (भवेत्, तदा), शुनाम्,

च, तत्वदृशाम्, अशुचिभक्षणे, कः भेदः ॥

''ब्रह्मवित्त्वम्, तथा, मुक्त्वा, सः, आत्मज्ञः ( भवति ); इतरः, न ॥

शब्दार्थः — ''बुद्धाद्वैतसतत्त्वस्य = जिसने अद्वैत तत्त्व को यथार्थरूप से जान लिया है ऐसे व्यक्ति का, यदि = यदि, यथेष्टाचरणम् = स्वेच्छा से आच-रण, (भवेत् = हो, तदा = तव), शुनाम् = कुत्तों, च = तथा, तत्त्वहशाम् = तत्त्वज्ञों के बीच, एव = भी, अशुचिभक्षणे = अपवित्र पदार्थों के खाने में, कः= क्या, भेदः = अन्तर होगा।।''

"द्रह्मवित्त्वम् = "मैं ब्रह्मज्ञानी हूँ" इस अभिमान को, तथा = उस तरह से, भुक्त्वा = छोड़कर, सः = वह, आत्मज्ञः = आत्मज्ञानी, (, भवित्त = होता है ), इतरः =दूसरा कोई, न = नहीं ।।"

अर्थ:— "जिसने अद्वैत तत्त्व को यथार्थ रूप से जान लिया है, ऐसे व्यक्ति का यदि स्वेच्छा से आचरण हो, तब कुत्तों और तत्त्वज्ञों के बीच अपवित्र पदार्थों के खाने में क्या अन्तर होगा ? अर्थात् कुछ नहीं।" (नैष्कर्म्यसिद्धि ४।६२)।।

''मैं ब्रह्म ज्ञानो हूँ'' इस अभिमान को उस तरह से छोड़कर वह आहम-ज्ञानी होता है ) दूसरा कोई नहीं।" ( उपदेशसाहस्त्री १२।१३ )।।

उस समय ( अर्थात् जीवन्मुक्तकी अवस्था में ) ज्ञान के साघन निरिभमानिता आदि और किसी से द्वेष न करना आदि सद्गुण ( इस जीवन्मुक्त का ) अलङ्कार की भौति अनुवर्तन करते हैं (अर्थात् विया प्रयास के ही उसका अनुवर्तन कर उसके अलङ्कार की भौतिं प्रतीत होते हैं )। यही कहा गया है—

अन्वयः - उत्पन्नात्मावबोधस्य, अस्य, हि, अद्वेष्टृत्वादयः, गुणाः, अयत्नतः,

भवन्ति, न तु, साधनरूपिणः, (भवन्ति )।।

शब्दार्थ: — उत्पन्नात्मावबोधस्य = आत्मज्ञान हुए, अस्य=इस (जावन्युक्त) के, अद्वेष्टटृत्वादयः = द्रोह न करना आदि, गुणाः = गुण, अयत्नतः = जिना प्रधास के ही, भवन्ति = होते हैं, न तु = न कि, साधनरूपिणः = साधनरूप, (भवन्ति = होते हैं)।।

अर्थ: - आत्मज्ञान हुए इस ( जीवन्मुक्त ) में द्रोह न करना आदि गुण बिना

प्रयास के ही होते हैं ( आ जाते हैं ); न कि साधनरूप ( होते ) हैं ॥

( नैष्कर्म्यसिद्धि ४।६९ )

टिप्पणी—ज़ह्मविर्त्वं "न चेतर: "में बह्मवेत्ता हूँ" ऐसा अभिमान जब तक रहता है, तब तक यही समझना चाहिए कि योग-साघक अभी मुक्त नहीं हुआ है। आखिर अभिमान भी तो अज्ञान का ही कार्य है और वह जब तक साधक को बश में किये है, तब तक साधक भला जीवन्मुक्त कैसे माना जा सकता है?।

अलङ्कारवदनुर्वन्ते —िकसी से द्वेष न करना, सम्पूर्ण प्राणियों पर दया करना लादि गुण जीवन्मुक्त के स्वभावसिद्ध गुणों को भौति हो होते हैं। इनके अर्जन के लिये जीवन्मुक्त को प्रयास नहीं करना पड़ता है।

जीवन्मुक्त प्रारब्ध की समाप्ति पर देह-पात के अनन्तर विदेहमुक्त या परम-

मुक्त हो जाता है। इसी का आगे निरूपण करने जा रहे हैं-

कि बहुनाऽयं देहयात्रामात्रार्थंमिच्छानिच्छापरेच्छाप्रापितानि सुख-दुःखलक्षणान्यारव्धकलान्यनुभवन्नन्तःकरणाभासादीनामवभासकः संस्त-दवसाने प्रत्यगानन्दपरब्रह्मणि प्राणे लीने सत्यज्ञानतत्कार्यंसंस्काराणा-मिपः विनाशात् परमकैवल्यमानन्दैकरसमिखलभेदप्रतिभासरिहतमखण्डं ब्रह्मावितिष्ठते। 'न तस्य प्राणा उत्क्रामन्ति' 'अत्रैव समवलीयन्ते', विमु-कह्च विमुच्यत' ईत्यादिश्रुतेः॥ ६८॥

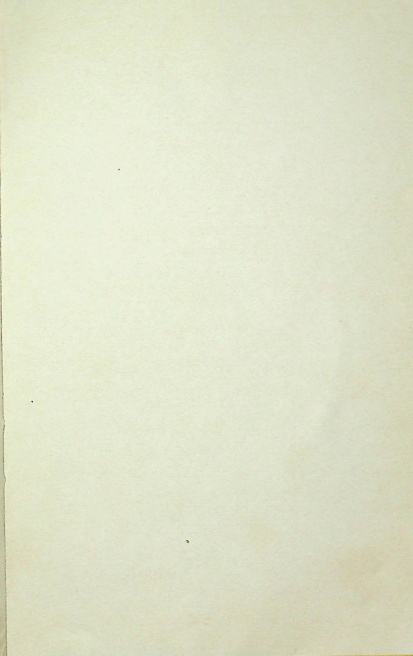
इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यसदानन्द-विरचितो वेदान्तसारः समाप्तः। अर्थ: -- अधिक कहने से क्या लाभ ? यह जीवन्मुक्त एकमात्र शरीर को चलाने भर के लिये इच्छा, अनिच्छा और दूसरे की इच्छा से प्राप्त कराये गये सुखदु:खरूप प्रारच्य (कर्म) के फलों का (निर्लेपभाव से ) अनुभव करता हुआ एवं अन्तःकरण की विषयाकार वृत्तियों को (साक्षिरूप से ) प्रकाशित करता हुआ, प्रारब्ध कर्म के समाप्त हो जाने पर, प्राण के प्रत्यगानन्दरूप ब्रह्म में लीन हो जाने पर, अज्ञान और उसके कार्यों (समस्त प्रपञ्च) एवं संस्कार के भी विनष्ट हो जाने से परमकैवल्यरूप, आनन्दैकरस, सम्पूर्ण भेद की प्रतीतियों से रहित, अखण्ड ब्रह्मात्र रह जाता है (हो जाता है)। "उस (ब्रह्मज्ञानी) के प्राण उत्क्रमण नहीं करते हैं (अर्थात् निकल कर कहीं अन्यत्र नहीं जाते हैं)" वृहदा० ४।४।६); और (ब्रह्म परमात्मा में ही विलोन हो जाते हैं।" (बृहदा० ३।२।११); और (ब्रह्म परमात्मा में ही विलोन हो जाते हैं।" (ब्रह्म विमुक्त (अर्थात् विदेह मुक्त) हो जाता है। (कठ० २।२।१) इत्यादि श्रुतियों से (भी यही बात कहीं गई है)!। ६८।।

श्रीमत्परमहंस परिव्राजकाचार्य सदानन्द के द्वारा विरिचत यह वेदान्तसार समाप्त हुआ ।

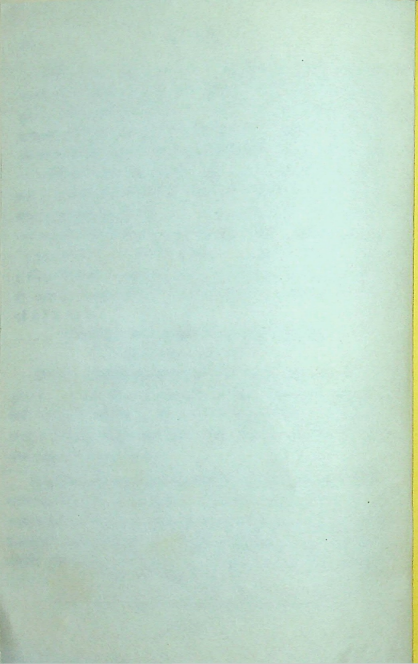
टिप्पणी — इच्छानिच्छापरेच्छाप्रापितानि — प्रारब्ध भोग तीन प्रकार का होता है। यह कभी स्वेच्छा से प्राप्त होता है; जैसे ऋतुकाल में स्त्रीगमन। कभी अनिच्छा से प्राप्त होता है; जैसे राह चलते रुपयों की थैली का मिल जाना, स्नान के समय गंगा में इब जाना आदि। कभी परेच्छा से प्राप्त होता है; जैसे चोर-डाकुओं का आक्रमण आदि।

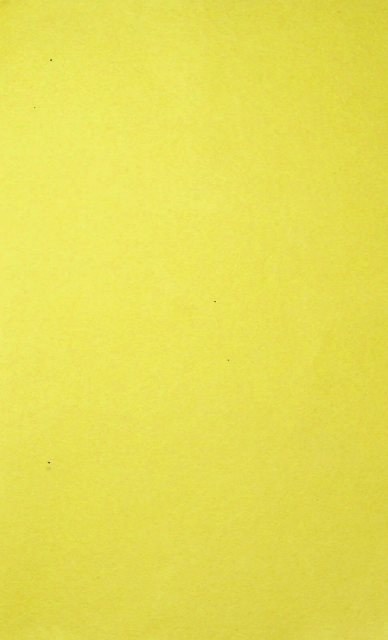
विदेहमुक्तिमुपस्थापयन्नुपसंहरति—िक बहुनेति । देहयात्रामात्रार्थम् = केवलं शरीरचालनार्थं न त्विन्द्रियप्रीत्पर्थमित्यर्थः । अन्तःकरणाभासादीनाम् = अन्तः-करणस्य विषयाकारवृत्त्यादीनां बृद्धिसाक्षितया अवभासकः सन् = प्रकाशकः सन्, तदवसाने = प्रारब्धकर्मणोऽवसाने । विमुक्तश्रत विमुच्यते = अयं जीवन्मुक्तो जीवन्नेव दृश्यमानाद् रागद्वेषादिबहुलात्प्रपञ्चाद् विशेषण मुक्तः वर्तमानस्य शरीरस्थ पाते जाते भाविशरीरवन्धनाद्विशेषण मुच्यते इति भावः ॥

इति रमाशङ्करत्रिपाठिकृता वेदान्तसारटीका 'कौमुदी' समासा । ।। शिवम् ।।









## हमारे महत्त्वपूर्ण प्रकाशन

अथर्ववेद परिशिष्ट (वेद) सम्पादक-जार्ज मेलवील बोलिंग तथा जूलियस बोन् नेजलिन। 1.

रामक्मार राय कृत हिन्दी नोटस

सरस्वतीकण्ठाभरणम् (अलङ्कारशास्त्र)। भोजकृत। रत्नेश्व मिश्र कृत 'रत्नदर्पण ' संस्कृत टीका-कामेश्वरनाथ मिश्र कृत स्वरूपानन्द हिन्दी टीका तथा परिशिष्टादि प्रथम भाग (। से 2 परिच्छेद) 2. द्वितीय भाग (3 से 5 परिच्छेद) सम्पूर्ण

अर्थसंग्रहः। (मीमांसा) लौगाक्षि भास्कर कृत। पट्टाभिराम शास्त्री कृत ' अर्थालोक ' संस्कृत टीका। 3.

हिन्दी व्याख्याकार-वाचस्पति उपाध्याय। आशीर्वाद-गौरीनाथ शास्त्री

परिभाषेन्दुशेखरः (व्याकरण)। नागेशभट्ट विरचितः, श्रीनारायण मिश्र कृत हिन्दी व्याख्या सहित

तैत्तिरीयोपनिषद्। समूलशाङ्करभाष्य एवं 'ज्योति' हिन्दी टीका सहित। व्याख्याकार 4. 5.

श्री कन्हैयालाल जोशी

वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी (च्याकरण)। भट्टोजिदीक्षित विरचित। पाणिनीय व्याकरणसूत्रवृत्ति. पाणिनीय शिक्षा, लिङ्गानुशासन तथा अकारादिक्रम से सूत्रों की सूची। सम्पादक 6. श्री कृष्णवल्लभाचार्य

सांख्यकारिका (सांख्य)। गौडपादभाष्य सहित। संस्कृत-हिन्दी व्याख्या। डॉ. विमला कर्णाटक 7.

तर्कसंग्रहः (न्याय)। 'पद्कृत्य' संस्कृत-हिन्दी व्याख्या। चन्द्रधर शुक्ल सम्पादित। 8.

वृहदवकहड़ाचक्रम् अर्थात् प्राथमिक ज्योतिषतम्। (ज्योतिष)। 'हेमपुष्पिका' हिन्दी व्याख्या। 9. व्याख्याकार श्यामदेव झा

हितोपवेश-मित्रलाभ। (नीति) 'रिश्मकला' संस्कृत-हिन्दी-व्याख्या। व्याख्याकार केशवदेव 10. शास्त्री, सम्पादक-कपिलदेव गिरि

पालि-प्राकृत-संग्रह। (पालि-प्राकृत के श्रेष्ट पदों का संग्रह) धम्मपद के चार पाठ और 11. कर्पूरमञ्जरी का प्रथम तथा द्वितीय जवनिकान्तर। व्याख्याकार प्रभुनाथ द्विवेदी

पञ्चतन्त्रम् (अपरीक्षितकारक पञ्चमतन्त्रम्)। (नीति)। विष्णु शर्मा विरचित। 'वीणा' संस्कृत 12. हिन्दी टीका। व्याख्याकार-कन्हैयालाल जोशी

दुर्गापुजन-पद्धतिः (कर्मकाण्ड)। वेणीराम शर्मा गौड 13.

अष्टाध्यायी सूत्रपाठः (व्याकरण)। पाणिनि प्रणीत। 'आभा' नामक भाषा वृत्ति तथा हिन्दी 14. वृत्ति पाणिनिय: शिक्षा, गणपाठ-लिङ्गानुशासन। वृत्तिकार श्रीनारायण मिश्र

नीतिशतकम्। (पद्यकाव्य), संस्कृत-हिन्दी टीका तथा आंग्लभाषानुवाद। टीकाकार गङ्गासागर राय 15.

संस्कृत साहित्येतिहास। (इतिहास) विश्वनाथशास्त्री भारद्वाज विरचित सम्पादक बलिराम शास्त्री 16. भारद्वाज

वशकुमारंचरित पूर्वपीठिका। दण्डि कृत। ओमप्रकाश पाण्डेय कृत संस्कृत हिन्दी व्याख्या। 17. प्रश्नोत्तर सहित

अमरकोश, मूल (कोश)। अमर सिंह कृत। सम्पूर्ण गुटका 18.

19. धातुरुपावली (वैयाकरण)। सम्पादक गोपाल शास्त्री नेने स्वप्नवासवदत्तम्। (नाटकम्) महाकवि भास। 'वेद' 'प्रकाश' सं. हिन्दी तथा आँग्लानुवाद 20. व्याख्योपेतम्। व्याख्याकार डॉ. वेदप्रकाश शास्त्री

लघुसिद्धान्तकौमुदी। वरदराज प्रणीता। 'आशुवोधिनी' नामक विस्तृत हिन्दी व्याख्या तथा 21. रूपसिद्धि सहित। व्याख्याकार आचार्य डॉ. सुरेन्द्रदेव स्नातक शास्त्री

22. गायत्रीरहस्यम्। सम्पादक पं. वेणीराम शर्मा गौड